
UN MATERIALISMO POR INVENTAR. 
ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERÓN (UAB)1 

por Gabi Balcarce y Juliana Robles de la Pava 

Juliana Robles de la Pava: En tus trabajos dedicados a 
la imaginación material, como categoría crítica y 
metodológica, subrayas la importancia de los procesos de 
configuración, así como el carácter performativo y poiético de la 
materialidad. ¿Cuál consideras que es el papel de esta forma de 
concebir la materialidad (o la materia) para generar una 
transformación, reorganización y apertura del campo de lo 
sensible? ¿Y por qué, en este escenario histórico, es importante 
atender a este modo de pensar la materialidad? 

Andrea Soto Calderón: Muchas gracias, Juliana y Gabi, por la 
cuidada atención a esta investigación, en especial a esas reflexiones 
que, en muchos casos, están en un estado embrionario. Agradezco 
mucho esta conversación, porque hay algo que ocurre en el diálogo 
que fuerza, en el mejor sentido de la palabra, al pensamiento a una 

1 Andrea Soto Calderón es doctora en Filosofía, profesora de Estética y Teorías 
del Arte en la Universidad Autónoma de Barcelona. Además de su actividad 
docente, desde el año 2017 realiza una investigación en relación a los 
funcionamientos de las imágenes en La Virreina Centre de la Imatge, en 
Barcelona. Sus líneas de investigación se centran en las transformaciones de la 
experiencia estética en la cultura contemporánea, la investigación artística, el 
estudio de la imagen y los medios, así como en la relación entre la estética y la 
política. Entre sus publicaciones recientes destacan sus libros El trabajo de las 
imágenes junto con Jacques Rancière (Casus Belli, 2022), La performatividad de las 
imágenes (Metales Pesados, 2020), Imaginación material (Metales Pesados, 2022), 
Imágenes que resisten. La genealogía como método crítico (La Virreina Centre de la 
Imatge, 2023) e Indisciplinas de la mirada (Kikuyo, 2025). 

106



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

tendencia a la que no se habría orientado de otra manera. Así es que 
gracias por convocarme a estas reflexiones y también por este 
ejercicio de imaginación que implica pensar juntxs. En ese sentido, 
yo diría que, en mi trabajo, o en la aproximación que he intentado 
hacer a la categoría de imaginación material, por supuesto está 
influida por estos distintos movimientos -no tan recientes- que 
intentan revelar que la materia no debe entenderse como algo dado, 
inerte o pasivo, sino como algo en constante devenir, algo que 
participa activamente en los procesos de configuración del sentido 
y formación de realidad. En este caso había un campo de interés que 
me interesaba formar que tiene que ver con cierta preocupación 
vinculada a la creación o cómo se gestan los procesos de invención, 
en un contexto caracterizado por un creciente desarrollo de lo que 
Hito Steyerl denomina “Imágenes promedio” en donde la 
datificación de la vida tiende a reducir los modos de existencia, lo 
que a mi modo de ver, exige pensar las condiciones actuales de la 
imaginación.  

Frente a este paisaje oclusivo, donde se impone una 
estandarización de la vida a todos los niveles y donde los algoritmos 
actúan como productores de un consenso automatizado, es 
necesario volver a pensar la creación en tanto apertura a lo que aún 
no tiene lugar en el régimen de visibilidad dominante. No digo que 
no exista, porque creo que esa multiplicidad existe, pero al mismo 
tiempo pienso que hay regímenes de visibilidad que se imponen y 
que intentan reducir esa riqueza de la vida, en el sentido más amplio 
del término. Y me refiero a la visibilidad sobre todo porque la 
imaginación se ha definido, históricamente, al menos en la tradición 
filosófica occidental, como la capacidad de crear imágenes, aunque 
desde luego eso abre una discusión amplia sobre qué se entiende 
por ellas. Por lo tanto, no me interesa solo el carácter performativo 
y poiético de la materialidad, que también, sino el vínculo entre 
materialidad e imaginación. Creo que aporta una relación diferente. 
Evidentemente, nos pone en el problema de pensar cómo 

107



Un materialismo por inventar 

entendemos la imaginación y la materialidad, así como qué 
posibilidad de encuentro hay entre ellas. 

Considero importante volver a agitar ese debate. Ambos 
términos tienen un peso histórico, conceptual, muy signado. La 
creación incluso hoy en día se suele vincular con un imaginario que 
la remite al de una idea abstracta. Como algo que surge en un estado 
de cierta de previsualización que luego busca una materia en la que 
encarnarse. Esto es muy problemático como sabemos porque ignora 
todas las afectaciones de los procesos materiales en las que estamos 
inscritas. Lo digo no solo en términos de apertura de un espacio 
crítico sino también porque los materiales con los que estamos en 
contacto informan nuestro mundo imaginal y limitan o abren su 
campo de posibilidades. Así, si pensamos que las creaciones ocurren 
producto de una capacidad particular, esto continúa situando al 
creador y su intención definida en una jerarquía que no tiene en 
cuenta cómo ocurren los procesos inventivos. En este caso el 
desplazamiento hacia la noción de invención no es casual, porque 
pienso que la noción de invención puede dar otro desarrollo, ya que 
una invención siempre se da en un medio organizado. De hecho, 
inventar es entrar en contacto con un resto no organizado de 
determinado medio. No es una creación ex nihilo. Por eso, lo que me 
interesa es afirmar que los componentes materiales, así como las 
modalidades sensibles de la experiencia, no están subordinados a la 
expresión de una forma previa sino que se configuran de manera 
recíproca. Por lo tanto, se trata de considerar en toda su amplitud la 
importancia de la relación no entre elementos previos sino 
individuantes. Esta concepción de la materialidad como 
performativa y poiética nos pone en la situación de pensar cómo se 
constituye lo sensible, no como un terreno estable o neutro, sino 
como un campo dinámico, atravesado por fuerzas, gestos y 
operaciones que están siempre en juego. Es allí donde veo su fuerza 
crítica y política: en su capacidad potencial para abrir lo sensible a 

108



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

otras formas de existencia, a otras maneras de ver, de sentir, de 
percibir. 

Para mí, la cuestión de cómo se entendería esta materialidad 
tendría que ver con cómo ser sensible a ese medio organizado, a los 
términos en que se ha organizado un determinado entorno. Por eso 
me interesa tanto afirmar que los componentes materiales, así como 
las modalidades sensibles de la experiencia, no están subordinados 
a la expresión de una forma previa, sino que se configuran de 
manera recíproca. Por tanto, diría que se trata de considerar en toda 
su amplitud la importancia que tiene la relación. La categoría de 
relación es la que adquiere centralidad, aunque dicha la palabra la 
retiro, porque no quiero decir centralidad, puesto que precisamente 
me interesa el pensamiento que no busca posicionarse como un 
nuevo centro, sino que, más bien, se alimenta de su lateralidad, 
alimenta sus condiciones de acogida con aquello que no se ha 
cerrado en una forma específica.  

Pienso que nuestro contexto histórico, marcado por crisis 
ecológicas, tecnológicas, estéticas, geográficas, políticas, hacen 
extremadamente urgente pensar la materialidad, más aún si 
consideramos su dimensión cada vez más opaca, en el sentido de 
todas esas tramas inaparentes en las que se forman. Diría que 
justamente desde ahí es necesario articular otra posibilidad, crear 
otras relaciones con el mundo, menos extractivistas o al menos más 
atentas a los modos en que las cosas, los cuerpos, las imágenes, se 
hacen y nos hacen. Y, por supuesto, eso no quiere decir que la 
cognición no sea relevante en esos procesos de formación, pero 
como un material más, diríamos, ¿no?  

 

Gabi Balcarce: No sé si puedo acotar, pero me hace acordar y me 
viene la noción de alteridad también. Hay una profesora de acá, de 
la Facultad de Filosofía y Letras (UBA), que hacía una genealogía 

109



Un materialismo por inventar 

un poco cuestionable, pero interesante, desde Derrida, que decía 
que la invención viene de invenire que significa dejar venir (al otro), 
quizás aparezca un poco en esto. Pero pensando en estos distintos 
recorridos conceptuales quería preguntarte, acerca de la genealogía 
reciente de los materialismos, pasando por el materialismo 
histórico, dialéctico, el vitalismo, hacia lo que hoy son estas formas 
críticas de realismo agencial, o de lo que llamamos nuevos 
materialismos y cómo esta, creo, está de algún modo, o atraviesa de 
algún modo esta concepción que trabajás de materialidad, aunque 
al mismo tiempo hay un componente sui generis que excede a estas 
agendas intelectuales modernas y contemporáneas. Y retomando 
un poco ese sintagma que aparece en tus trabajos de un 
“materialismo por inventar”, queríamos preguntarte cuáles creés 
que sean las coordenadas desde las cuales podemos situarnos en 
esta posible, u en otra posible genealogía de los materialismos. Es 
un camino que recupera cosas y que también se corre de otras, 
entonces, nos parece interesante preguntarte respecto de eso, ¿cómo 
ubicás o cómo te sentís que ubicás vos este trabajo que estás 
haciendo?  

 

Andrea Soto Calderón: A mí me encantaría poder responder esta 
pregunta, porque pienso que ahí está el reto de nuestro presente. De 
momento, en mi caso tiene el estatuto de intuición, con toda la 
validación que tiene para mí la intuición como operadora de 
apertura a una percepción diferencial y que puede dar ocasión a que 
se forme otro campo. Por eso todo lo que diga, lo puedo decir, solo 
son tentativas de aproximación a un trabajo que considero que está 
por venir en más de un sentido y que nos implica a todas. Por una 
parte, pienso que hay un énfasis que tiene que ver con algo que 
desde mi modesta perspectiva –creo que salvo con contadas 
excepciones– casi no ha sido atendido que es el énfasis del lugar que 
ocupa la forma en los procesos de transformación, aunque se habla 
mucho de los desplazamientos del hilemorfismo aristotélico y de la 

110



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

no separación entre la materia y la forma, considero que aún no 
hemos prestado la suficiente atención al problema de la forma. Y 
creo que hay algo de este materialismo por inventar que tendría que 
ver con eso. No un énfasis en la estructura, no un énfasis en los 
procesos de producción, sino el énfasis de la forma, en las 
figuraciones y el lugar que ocupan en los procesos de 
transformación. Que, si uno hace una genealogía de los diversos 
procesos de transformación, en las prácticas, sí que está muy 
presente, pero se tiende a ignorar en las elaboraciones conceptuales 
o las reflexiones en torno a ello. 

Y este sintagma es una noción que yo tomo de Catherine 
Malabou, que ella ya lo deja como una indicación, una invitación 
con la que nuestro presente habría de vérselas. Esto inevitablemente 
remite a pensar la materia en términos de su plasticidad, de esa 
capacidad deformante y formadora que informa la vida. Parece un 
trabalenguas, pero como vemos ahí, todo el tiempo está la cuestión 
de la forma muy presente. De hecho, el último tiempo he estado 
leyendo con mucho interés los últimos cursos de Mark Fisher y 
volviendo a leer a Herbert Marcuse y otras reflexiones que van en 
esta línea de trabajo, justamente porque él ahí se daba cuenta que, 
para tratar de entender este capitalismo libidinal o la captura 
poética del capitalismo, había algo que pasaba por el pensamiento 
estético. Hay algo que pasa por entender cómo las formas nos 
informan. Y qué hay del materialismo que se juega ahí. Entonces, 
diría quizás como primer posicionamiento, que hay algo que insiste 
para mí que tiene que ver con la importancia de la forma. 

Y creo que no es casual que lo piense porque, por ejemplo, el 
otro día estaba justo en un tribunal de trabajo de fin de máster y 
estábamos con alguna gente de diseño y alguien decía, bueno, si 
querés estudiar algo para transformar el mundo, tienes que estudiar 
diseño, ¿no? Era una broma en ese contexto, pero me pareció muy 
pertinente. Y no es casual que la manera en la que se expande el 
capitalismo de plataformas, la manera en que el diseño organiza la 

111



Un materialismo por inventar 

arquitectura del espacio público -o de los restos del espacio público- 
o de cómo se organiza la economía en sus múltiples sentidos, es 
indispensable pensar el lugar que tiene la forma, la potencia que 
tiene la forma. Esto lo digo no solamente –y eso es lo que me interesa 
de la noción de plasticidad de Malabou– como aquello que se 
transviste o que adopta –bueno, como si el transvestirse no fuera 
también una manera de transformarse– ciertos matices pero que 
luego vuelva a su forma anterior, sino que es una apuesta muy 
radical por entender las indeterminaciones de la materia o el 
carácter indeterminado de la historia y el lugar que tiene la forma 
en relación con la noción de performatividad. Esto para mí también 
tiene que ver con la propia genealogía a través de la imagen o qué 
es lo que la imagen puede aportar de singularidad dentro de esta 
complejidad material. Entonces, evidentemente mi trabajo dialoga 
con distintos aspectos de tradiciones materialistas, desde el 
materialismo histórico hasta formulaciones contemporáneas, como 
las que mencionabas del realismo agencial o de esa sensibilidad 
hacia la materia vibrante, como diría Bennett, no como una 
superposición de perspectivas, sino como una necesidad, diría yo, 
de producir otras escenas desde las que pensar la materialidad, que 
surjan desde la experiencia, desde lo sensible y desde lo importante 
de producir apariencias. Por eso la noción de escena no es azarosa 
en este caso tampoco. 

Una de las limitaciones que veo en muchas de las 
formulaciones actuales es que, aunque logran cuestionar los 
dualismos clásicos como es el caso de este dualismo de materia y 
forma que referíamos o el de sujeto-objeto, de naturaleza-cultura, a 
veces reproducen, diría yo, una lógica de subsunción de la 
experiencia bajo ciertas categorías totalizantes. Y me preocupa cómo 
en estas posiciones se diluye a veces la agencia política de los sujetos 
como si tuvieran la misma potencia actancial que otro ser vivo o no 
vivo. Pienso que imaginar, organizar la vida de otra manera y 
pensar desde otra distribución de las agencias donde el sujeto o ser 

112



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

humano no se posiciona al centro, no pase por un antropocentrismo, 
eso no implica hacer un borrado de la singularidad de las 
diferencias que precisamente es lo que enriquece esos procesos de 
organización de la existencia. Entonces, me interesa pensar en un 
materialismo que considere, que atienda esas condiciones de 
acogida de lo que se constituye en y por la relación y la importancia 
de los procesos de simbolización a los que ellos dan ocasión.  

Es bien interesante porque, como sabemos, los materialismos, 
sobre todo los así denominados nuevos materialismos, replantean 
las relaciones entre materia, cuerpo, agencia, pensamiento, como 
posicionamiento crítico a ciertas limitaciones del pensamiento que 
ponían un énfasis tan determinante en el lenguaje o en el discurso. 
Lo que vemos en la época actual es su reverso: los procesos de 
información actual vuelven a poner en el centro el lenguaje como 
generador de conocimiento y de realidad, pero además con toda la 
opacidad de la infraestructura medial que acumulan. No me 
interesa generar una nueva oposición, pero sí pienso que los nuevos 
materialismos muestran sus límites y que paradójicamente corren el 
riesgo de caer en el perspectivismo. Entonces, ahí es donde pienso 
que es necesario no acomodarnos en esos discursos que hemos ido 
formando. Pienso que este sintagma de un materialismo por inventar 
nos ubica en algo que está haciéndose, nos pone en el gerundio. Un 
camino que se ha abierto en distintos sentidos y que es muy 
importante porque sigue interpelando nuestro presente pero, al 
mismo tiempo, que reconoce esa potencia poiética de lo material, su 
capacidad para generar forma, para afectar y ser afectado, para 
interrumpir los regímenes de sentido instituido, hace que esas 
categorías no acaben siendo fijas o que se solidifiquen en una suerte 
de verdad material, sino, bueno, intentar  trabajar una sensibilidad 
que no deje de afectarse por aquello que no se adecua o que no acaba 
de encajar en los marcos de inteligibilidad.  

Por eso, si hubiera que plantear, no sé si coordenadas, pero sí 
planos para otra genealogía, quizás podría situarla en esta escucha 

113



Un materialismo por inventar 

radical de esas fuerzas menores, aunque no solo de las menores, 
pero las mayores ya se hacen escuchar y no es necesario trabajar 
tanto esa escucha o de lo que no tiene lugar en esas narrativas 
dominantes, pero que a partir de una rearticulación menor pueden 
ubicar un engranaje diferente. Por eso esa práctica crítica no se 
limitaría a la denuncia, sino que se implica con esos procesos de 
creación de lo común, de lo compartible y de estas prácticas de 
cuidado. Precisamente ahí es donde está en juego la imaginación de 
otras formas de vida que, por lo que vemos, es difícil afirmar que 
nuestra época sea especialmente dura. Es más, no es que sea difícil, 
es que no tiene sentido entrar en esas comparativas, pero sí es 
bastante evidente que estamos en un momento de gran complejidad 
y no sé si las categorías críticas de nuestro pensamiento están a la 
altura de pensar en la complejidad y desde la complejidad.  

 

Gabi Balcarce: Pareciera que hay una dimensión medio utópica en 
esos nuevos materialismos que renuncian a tipificar modos de la 
agencia, aun cuando por supuesto hay una labor interesante de 
poder romper la dicotomía entre pasividad y actividad, todas estas 
cuestiones clásicas que igual, por supuesto, son de un relato mucho 
más hegemonizante, no necesariamente todos, como vos 
mencionabas antes, Aristóteles, etcétera, pero me parece que hay 
una dimensión un poco utópica, ¿no?, de este deseo de repartir la 
agencia o de dejar que la agencia se acomode por sí misma y quizás 
ahí justamente sucede un poco lo que vos decís, esta urgencia del 
presente que sí necesita establecer ciertas diferencias para poder 
pensar transformaciones, emancipaciones o las palabras que 
utilicemos respecto de lo que hoy tenemos que hacer o de lo que hoy 
tenemos que contribuir a lo que esté sucediendo. Me parece que hay 
una dimensión crítica que se escapa en los nuevos materialismos, en 
esa falta de tipificación o de especificidad que aparece, más allá del 
ejercicio inmenso de poder correrse de ciertas dicotomías y de 
ciertas maneras de ver como aquello que era el mundo material y 

114



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

aquello que era el mundo de lo humano o de lo racional 
particularmente.  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, además en una mirada materialista no 
puede haber un borrado de la historia de los conflictos. Entonces, 
hay cuestiones que nos hacen ruido y que nos empujan a pensar 
desde otros lugares con esos mismos materiales. 

 

Juliana Robles de la Pava: Estaba pensaba en la situacionalidad de 
tus reflexiones, cómo también estas agendas críticas están 
vinculadas a ciertas modas intelectuales, en ciertos escenarios 
académicos, y algo que pensábamos también con Gabi en relación 
con esta pregunta vinculada al aspecto sui generis de tu trabajo, está 
vinculado con cómo tu aproximación se relaciona con una 
experiencia particular de vida, con otra trayectoria, otro recorrido 
intelectual y otra geografía. Porque en tu libro aparece, por ejemplo, 
Silvia Rivera Cusicanqui, entre otrxs autores. En otras palabras, 
pensábamos en la territorialidad que también está hablando, y creo 
que esa situación que nos marca también los recorridos particulares 
que hacemos, nos hace sospechar de esto que decías sobre los 
nuevos materialismos. Son como ciertas, no sé si decirlo, 
inconsistencias, o por lo menos algunas cosas que no nos terminan 
de cerrar con estas formas de pensamiento. Así que bueno, con todo 
lo que dijiste, eso nos da paso a la tercera pregunta, que creo que ya 
fuiste también delineando cuando hablaste de esta suerte de captura 
poética del capitalismo. Un aspecto que se destaca en tu trabajo tiene 
que ver con el pensamiento de estrategias de desvío, tú las llamas 
así, de deshabituación, respecto de lo establecido como verdad o 
sentido común. Para ello, las prácticas de producción 
imaginaria resultan centrales, y estas toman cuerpo en superficies, 
texturas y diversas formas que implican una fisicalidad o una 

115



Un materialismo por inventar 

dimensión somática. ¿Por qué consideras que es importante apuntar 
a esa dimensión somática de lo imaginario? ¿Qué es lo 
que resiste en la materia? ¿Cómo se vincula ello con un ejercicio de 
imaginación radical? 

 

Andrea Soto Calderón: Estoy totalmente de acuerdo con esa 
geografía que marca el pensamiento, que lo articula y que genera 
condiciones de posibilidad también, que creo que muchas de las 
cosas que los nuevos materialismos denominan como “nuevos 
materialismos” para ciertas culturas era la manera tradicional de 
pensar o de relacionarse con su medio, como ha trabajado de 
manera tan rica Déborah Danowski con Eduardo Viveiros de 
Castro, Ticio Escobar o tantas otras personas, como Silvia Rivera 
Cusicanqui que mencionabas. Y sí, efectivamente uno de los ejes que 
atraviesa mi trabajo tiene que ver con pensar maneras, modos de 
desvío, de deshabituación o de interrumpir formas de percepción 
naturalizadas o que hemos incorporado como las únicas o como las 
predominantes y especialmente de esas formas que se han 
sedimentado y que se hacen incuestionables en nuestra relación con 
el mundo. Formas que no se forman si no pasan por el cuerpo, 
seguramente no solo de los modos de imaginar, sino que podría 
extenderse de manera más amplia. De hecho, no me parece nada 
casual que el término que más escuchemos durante al menos los 
últimos cinco años, casi como un imperativo, sea el de ‘adaptación’, 
la interpelación a adaptarnos a las condiciones que se nos imponen. 
Adaptarnos a las nuevas tecnologías, adaptarnos a las nuevas 
políticas, a los procesos de recesión, a los modos de organización de 
las relaciones monetarias. Hay una exigencia de adaptación. 

Y no solo una exigencia, sino que esa adaptación se realiza a 
través de infraestructuras técnicas que pasan por inervar el cuerpo, 
por organizar el cuerpo de determinada manera o con cierta 
tendencia. Y ahí hay una cuestión que trabaja Michel Foucault en 

116



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

Vigilar y Castigar, sobre todo cuando está tratando de pensar en el 
apartado los cuerpos dóciles, cómo se dociliza un cuerpo. Para mí 
esa reflexión insiste de muchas maneras porque Foucault ahí hace 
un análisis muy detallado de lo difícil que es docilizar un cuerpo, 
que no es un proceso nada sencillo. Hoy una forma bastante 
sofisticada de docilización es a través de las pantallas, una técnica 
de docilización muy efectiva. Si uno piensa en la primera infancia, 
en su mayoría son cuerpos que resisten con todas sus fuerzas para 
subirse a un cochecito, que están dispuestos a arrastrarse cuadras 
por la calle si lo consideran necesario. Y, no sé, yo desde que leí esto 
en Foucault, cada vez más pasaba mucho tiempo en las plazas o en 
algunos espacios públicos viendo cómo esos cuerpos resisten y 
también recordando cómo se amansaba esos cuerpos en distintos 
espacios como el aula, entonces esa riqueza de los cuerpos 
multiformes, desobedientes y que como dice Judith Butler, por 
mucho que se les intente normar, siempre hay algo del cuerpo que 
excede y que resiste. 

A mí me interesa mucho que eso que pensamos, que esa 
imaginación radical, –el término es de Cornelius Castoriadis, yo lo 
tomo de allí– no va a venir como de una manera milagrosa y le va a 
caer algún escogido por el cosmos o por la familia o por algún tipo 
de privilegio excepcional, sino que es una capacidad que se puede 
ejercitar (sin caer en el capacitismo, claro está). Me interesa mucho 
esa dimensión práctica y pienso que, no digo que sea la única 
manera, pero sí que me he dado cuenta de que hay algo que pasa 
por esas prácticas somáticas que nos permite desincorporar no solo 
imágenes, imaginarios, sino también ideas de movimiento. Hay 
algo que pasa y que ahora a lo mejor donde lo predominante –
aunque sigue siendo una tendencia evidentemente muy fuerte de 
las formas de trabajo– no son las formas de trabajo fordistas, 
pareciera que el gesto no es lo que domina u organiza el cuerpo y 
las formas de vida, pero sigue siendo un lugar a disputar, quizás 
más que nunca diría. Deshabituar no significa simplemente 

117



Un materialismo por inventar 

rechazar lo conocido, creo que es importante trabajar con lo 
conocido, sino desincorporar la automatización, o la tendencia a la 
automtización, es decir, cómo no establecer relaciones conocidas 
con aquello que nos estamos encontrando. Antes de pensar qué es 
lo que la situación pide de mí, o dónde la situación me pone, a veces 
una situación pide mucha intervención y otras todo lo que piden de 
mí es que no haga nada, sostener algo, sin intervenir (no existen 
términos absolutos evidentemente). Así, deshabituar no tendría 
tanto que ver con un rechazo establecido a algo, sino con generar 
condiciones materiales para que lo sensible pueda ser interrogado 
nuevamente, o para que haya ocasión para otra forma de 
experiencia. 

Emmanuel Alloa, en su libro Repartos de la perspectiva, en algún 
momento dice que descentrar la mirada es desprenderse de las 
expectativas para ir hacia lo abierto, de alguna manera está 
siguiendo a Merleau-Ponty, es decir, hacia esos márgenes donde la 
sorpresa puede volver a producirse, o lo imprevisto, lo que nunca 
fue visto podría volver a crearse. Y ahí es donde entra en juego esta 
imaginación radical como facultad material, operativa, 
profundamente vinculada con esa capacidad de sentir o de ver. Sin 
idealizar para nada la experiencia de maternar, cuando tuve a mi 
hija, literalmente tuve que aprender a ver de otra manera, 
seguramente se debe a muchas razones, pero hubo un cambio muy 
evidente que eran las posiciones que debía adoptar mi cuerpo para 
estar a su altura o para sostenerla, muchas veces eso implicaba pasar 
la mayor parte del día en el suelo u otras experiencias corporales, en 
donde mi cuerpo tenía que inclinarse, torcerse, adoptar posiciones 
incómodas o a las que no estaba habituada para poder estar en la 
situación. Ahora me pasa algo similar, pero esta vez cuidando de mi 
madre, esa disposición de pronto me hacía y me hace encontrarme 
en otra relación con lo que me entorna y me constituye. 

Sin embargo, el último tiempo me he dado cuenta que la 
mayoría de las narrativas o reflexiones en torno a los procesos de 

118



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

transformaciones sociales, estéticas o incluso técnicas ponen 
demasiado énfasis en la interrupción, en el desvío y en el corte, por 
así decirlo, y si bien esto puede ser una condición necesaria, no es 
una condición suficiente. La interrupción o el desvío por sí mismo 
no genera nada más que una revuelta. No hay verdadera 
transformación sin la capacidad de configurar otra forma de 
experiencia. Sin duda, desautomatizar nuestra tendencia es un 
elemento muy importante, no todo se queda ahí. Me interesa mucho 
la categoría de desvío para desautorizar esa idea de la eclosión 
espectacular que caracterizaría un cambio o como lo característico 
que abre un acontecimiento –podríamos decir la dimensión 
mesiánica que ha marcado a una larga tradición de pensamiento–, 
la idea del acontecimiento como una suerte  de golpe, que abre el 
tiempo en un antes y después, como es el caso del nacimiento de 
Cristo, para poder así pensar en la fuerza acontecimental de lo 
pequeño, diríamos, de eso que puede darse cuando te desvías y te 
encuentras con algo que podría tener una fuerza inestimable. Pero 
no basta con la interrupción, no basta con el desvío, si no hay otra 
configuración de lo sensible. Entonces, deshabituar implica desafiar 
esos automatismos perceptivos, cognitivos, que nos han formado de 
una manera, pero al mismo tiempo implica que esa imaginación 
tenga la capacidad de no solo captar algo que no se veía y atender a 
aquello que había sido excluido, sino de inventar formas de 
existencia que no habían tenido lugar –subrayando que aquí no me 
interesa tanto la cuestión de la novedad–. Y es verdad que, aunque, 
no sé, podríamos pensar que la noción de imaginación radical nos 
es muy ajena, en cierto sentido esa imaginación radical está teniendo 
lugar, y está teniendo lugar desde unos centros de poder muy 
determinados. En otras palabras, la transformación radical de 
nuestra vida, en eso sí que, a propósito de la conciencia, no sé si 
somos verdaderamente conscientes de la transformación 
epigenética que está teniendo lugar en nuestra época 
contemporánea, entonces esa transformación radical está operando. 
Ahora, la cuestión es qué tan comunizada está, es decir, cómo 

119



Un materialismo por inventar 

participamos de esas formas de imaginar nuestro presente y nuestro 
futuro.  

 

Juliana Robles de la Pava: Maravilloso, gracias, Andrea, tocaste 
tantas cosas, y bueno, se abren muchas puertas para seguir 
pensando. Voy a pasar a la otra pregunta que también lo 
mencionaste, sobre todo cuando señalaste esta cuestión de las 
infraestructuras que ordenan, pero la vamos a formular de esta 
manera, otro elemento que resulta particularmente sugerente en tus 
formulaciones tiene que ver con la dimensión económica que 
atraviesa tu concepción de las imágenes, de la visión, podríamos 
decir también de la experiencia, y a esto se suma tu interés por las 
infraestructuras que posibilitan su aparición, nos hablaste de los 
regímenes de visibilidad, por ejemplo, y diríamos también de la 
circulación de esas imágenes. Queríamos acentuar toda esta raíz 
materialista y preguntarte ¿cómo caracterizas en este contexto de 
tus reflexiones la noción de economía y de qué modo se conecta, 
podríamos decir, con una energética de la materia y también con 
una política de la imaginación?  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, tal como indicas, la noción de economía 
que me interesa no se reduce a una lógica contable, de hecho, quizás 
tiene más que ver con lo incontable, no con un cálculo de recursos, 
sino con modos de organización y de captura de la energía o 
economía libidinal, para decirlo con Lyotard, con esas energías 
materiales, sensibles y simbólicas que hacen posible o impiden que 
algo circule. Por tanto, también tiene que ver con aquello que fija 
ciertas posiciones y con lo que permite circular, con lo que pone en 
movimiento y con los modos en que algo se dispone en términos de 
organización de lo cotidiano. Así como plantea Giorgio Agamben, 
pero sobre todo considero Marie-José Mondzain lo ha analizado 

120



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

muy bien, que tiene que ver con esa raíz de la economía que remite 
a la organización del oikos, a la organización del hogar, diríamos, de 
la vida cotidiana. Ahora cuando hablamos de economía parece que 
tiene que ver una vez más con términos muy abstractos, aunque 
siempre nos afecta en el cuerpo de manera micrológica y que puede 
generar catástrofes muy significativas. Me parece fundamental el 
hecho de que es inseparable pensar las condiciones económicas, en 
un sentido amplio, de las posibilidades de creación, de invención y 
de reinvención del mundo. 

No digo que la creación solo pueda darse con unas condiciones 
mínimas garantizadas, de hecho la historia demuestra que grandes 
actos creativos han ocurrido en situaciones de extrema necesidad o 
de situación límite, pero tampoco creo que sea casual que muchos 
de los movimientos contraculturales o los movimientos artísticos 
más ricos ocurrieron en lugares o en movimientos donde había otra 
ocupación de los espacios de la vivienda, cuando habían 
condiciones materiales liberadas, sin idealizar ninguna época. Solo 
lo indico como caso de que muchas veces pensamos que hay algo 
del movimiento crítico y de transformación que pasa solamente por 
lo discursivo y no atendemos lo suficiente a las condiciones 
materiales en las que se da ese pensamiento. Yo creo que hay una 
economía y que hay una economía libidinal que pasa por la palabra, 
que pasa por el discurso sin duda. También pienso que el discurso 
nunca es solo discurso, como mínimo es enunciado por un cuerpo, 
transformado por ese cuerpo y transforma a los cuerpos que lo 
encuentran, pero me parece muy limitante dar esa jerarquía a la 
palabra y no atender a otras formas de lenguaje, en este caso, a la 
relación que tenemos con las imágenes, con la organización de los 
objetos. Aquí es donde considero que la dimensión económica 
permite un abordaje más amplio, tiene que ver con preguntarnos no 
solo qué vemos o con qué nos relacionamos, sino cómo y por qué 
vemos lo que vemos, con qué nos relacionamos y por qué nos 
relacionamos de esa manera. Por eso el énfasis de mi trabajo en las 

121



Un materialismo por inventar 

operaciones, la atención al ‘cómo’, una suerte de insistencia por el 
cómo, cómo se organiza y en ese sentido, cuáles son las 
infraestructuras, qué es aquello que los sostiene, cuáles son esas 
arquitecturas tecnológicas, estéticas, afectivas, que sostienen una 
determinada visibilidad o un modo de gobierno, y cuáles son todas 
esas operaciones que están implicadas en los modos de producción. 
Entonces, a mí me parece que es imposible pensar la realidad desde 
una única dimensión, yo creo que aquí el término de lo 
interdisciplinario es un concepto muy de moda, pero yo hasta ahora 
casi no me he encontrado con ningún contexto verdaderamente 
interdisciplinario, en donde los saberes nos afecten. He tenido 
algunas experiencias pequeñas y lo que allí acontece es de una 
riqueza inmensa. Precisamente, ahí es donde empiezan a aparecer 
esas costuras a través de las cuales circulan ya no sólo los modos de 
saber, los modos de enunciación, sino esos modos de organización. 

Entonces, me acuerdo de algo que una vez en una 
conversación me decía Anna Manubens, a veces hay discursos 
críticos que son impecables, ¿por qué no transforman? Quizás 
porque se quedan solamente en lo discursivo y no en todas las capas 
que es necesario transformar. Entonces, esta dimensión energética 
me parece fundamental y tiene que ver con lo que moviliza o 
paraliza también, ¿no? Pensar ¿cómo en ese modo de operar 
consumen y distribuyen energía? Tanto en un sentido técnico, de la 
energía literal que sostiene los dispositivos que los producen y 
reproducen, que también.  Así como ahora el famoso triángulo del 
litio, se pretende una vez más que a partir de ese extractivismo se 
financie el capitalismo verde, o de las energías del norte, como en 
un sentido afectivo y político, la energía de atención, la energía de 
deseo, de percepción. Por eso me parece muy importante también 
pensar en la energética de la materia, en la dynamis, en la fuerza, en 
ese movimiento del pathos, que hace inseparable lo sensible de lo 
material, de lo simbólico, de lo técnico y de lo imaginario. Entonces, 
las imágenes no flotan, circulan, se imprimen, se transmiten a través 

122



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

de redes concretas que van por cableados, que van bajo el mar o 
sobre la tierra o, literalmente, sobre el globo, ¿no? En cables que 
podemos ver, depende de la ciudad en la que estamos y que 
implican gasto, acumulación, desvío, pérdida. Y la pregunta por 
quiénes pierden y quiénes son los que ganan en esa operación es 
absolutamente relevante. Para mí las políticas de la imaginación no 
pueden desligarse de esa economía. Porque imaginar, y vuelvo aquí 
con esta idea de la imaginación radical que mencionabas antes, no 
es simplemente representar lo que no está o lo que podría estar, sino 
redistribuir lo visible. Redistribuir o intervenir en los regímenes, no 
solo de percepción, sino de operatividad, que determinan qué 
aparece y qué no llega a venir a esas condiciones del aparecer. 

Ahí es donde yo pienso que muchas veces hay demasiado 
énfasis, una vez más, en esas ideas abstractas y no en nuestra 
complicidad de deseo con estas infraestructuras. Por eso me interesa 
tanto esa tensión, esa cuestión entre imaginarios, deseos, fantasías, 
imaginación, para pensar cómo poder articular verdaderamente 
otra economía libidinal, una energía de deseo que vincule una 
comunidad diferente. Evidentemente hay toda la dimensión 
infraestructural desde lo más mínimo, lo más básico, no solo las 
imágenes, sino que todo aquello con lo que tenemos contacto, nada 
es neutro. Todo está significado con operaciones concretas sobre 
nuestros cuerpos, sobre nuestras maneras de relacionarnos. Y 
considero que pensar entonces en su dimensión económica e 
infraestructural es una manera de devolverle su espesor. Y también 
su vulnerabilidad, porque no solo las imágenes son precarias –
porque dependen de condiciones materiales para existir– sino por 
la desigualdad de la capacidad que tenemos de intervenir en esas 
infraestructuras. Ahí es donde una vez más abogo por un 
pensamiento complejo. Cuando digo pensamiento complejo no 
quiero decir un pensamiento incomprensible, todo lo contrario. 
Quiero decir que atienda a toda esa multiplicidad de aspectos al 
mismo tiempo. Por eso me interesa tanto y me parece tan rica esa 

123



Un materialismo por inventar 

figura del cephalópodo, del pulpo que tiene el cerebro 
descentralizado y que puede atender de alguna manera a esa 
complejidad de la realidad.  

 

Gabi Balcarce: Buenísimo, súper interesante. La verdad es que 
habíamos armado las preguntas de una manera, pero por supuesto 
las cosas van fluyendo y me parece que está bueno también darles 
ese lugar donde encajan. Así que quería preguntarte en particular 
sobre la dimensión colectiva. En qué sentido esa imaginación es una 
experiencia colectiva de un ser-con-otres, que creo que justamente 
es un poco como el camino que vos señalás, en el sentido justamente 
de que quizás los desvíos y los cortes generan por supuesto 
disidencias, etcétera, pero que también hay una dimensión de lo 
común o de algo que, aunque no sea fundante, digamos, sí está y 
que hay una importancia de esa dimensión más de darnos cuenta 
de que somos-con-otres y de esa dimensión colectiva tan necesaria 
en estos tiempos, entonces ahí en ese escenario, ¿cómo es que vos 
pensás esta imaginación en tus textos?  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, yo creo que una de las grandes mentiras 
de la ideología del capitalismo es la del individuo porque, aunque 
suena como un eslogan: no somos nada solos.  Toda nuestra forma 
de vida es relacional, desde la unidad más mínima como el oxígeno 
a la más grande que podamos imaginar, todo nuestro ser es 
relacional. Solo los vínculos nos liberan.  Contrario a la autonomía, 
como valor máximo del pensamiento moderno, es la 
interdependencia la que nos sostiene.  

Justamente, así como el lenguaje no nos pertenece, somos 
hablados por el lenguaje, según decía Walter Benjamin, de igual 
manera podemos afirmar que somos imaginados por la 

124



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

imaginación. Me parece muy importante, porque incluso en los 
discursos artísticos se ha instalado una noción que es la de la 
apropiación, el apropiacionismo, que de alguna manera no deja de 
validar la idea de la propiedad, de lo privado, y tanto lo hemos 
internalizado que creemos que la imaginación es algo que nos 
pertenece, que es como una cosa de la interioridad del sujeto, lo más 
íntimo que tenemos. Hay una reflexión de la que yo bebo, que es de 
Gilbert Simondon, donde para él no hay separación entre lo 
individual y lo colectivo porque, aunque no son lo mismo, forman 
parte de un mismo movimiento. Entonces, hay esa idea muy errada, 
aunque comprensible precisamente por cómo funcionan no solo el 
mercado del arte, el mercado de la academia, los múltiples 
mercados que tienen que ver con la valorización del nombre propio 
o la valorización personal, pero si uno se fija también, una vez más, 
la mayoría de los movimientos más ricos que conocemos, que han 
cambiado los lenguajes del arte, era gente junta haciendo cosas 
juntas, y luego a alguien se le medio ocurría un modo particular de 
articular aquello. Eso no dejaba de tener una singularidad,  pero 
algo de ese modo particular de juntura se formaba gracias a pasar 
mucho tiempo juntxs. Quizás eso que llamamos calle, de alguna 
manera, hace esa fuerza. Pienso que aunque hoy no sepamos muy 
bien qué significa la calle, sigue siendo un lugar para ciertos 
encuentros, no por nada hay tanta insistencia en pacificar y 
controlar las calles. Esta manera de entender la creación implica 
deshacer otra prefiguración en torno a la imaginación, que es la de 
la comprensión de la imaginación como proyección. Si pensamos la 
imaginación no en términos proyectivos, dejamos de entenderla 
como esa idealidad interna que luego se pone en común, podemos 
pensarla como un acontecer entre. Es solo gracias a esa fricción de lo 
que ocurre entre, que la imaginación es posible. Y es ese entre el que 
está capturado. Yo creo que Bernard Stiegler tenía razón cuando 
decía que uno de los problemas estructurales de nuestra época es 
un problema de desarticulación, y eso lo podemos pensar en 
muchos niveles, incluso en cómo se reducen las zonas de 

125



Un materialismo por inventar 

indeterminación o cómo se intenta borrar los espacios de conflicto. 
Tenemos muy pocas metodologías para cuidar lo conflictivo que es 
donde puede aparecer aquello otro, incluso aquello otro que todavía 
no sabemos qué somos o qué podríamos ser.   

Pensamos con la materia, que es materia que producimos entre 
todas, quizás por eso W. Benjamin estaba tan interesado en la 
basura, en lo que una cultura no puede asimilar, en eso que resta, 
como lo estaba también Hilda Hilst o Clarice Lispector, con aquello 
que de alguna manera excede, y en ese exceso, en ese exceso 
informe, podría formar una consistencia diferente. En ese estar 
implicados, en estar en esa situación de distintas maneras con otros, 
es donde de alguna manera ese proceso de imaginación se abre y es 
siempre un ser-con. Siempre que imaginamos, imaginamos a partir 
de un contexto, de una historia, de todos los lugares con los que 
hemos estado conectadxs. Y el pensamiento también es así, por eso 
es como un gran engaño pensar en términos de autoría. Son largas 
y amplias, las críticas a la idea de autoría, pero ello no implica que 
hayan alterado nuestros modos de hacer. No hay imaginación sin 
mundo, sin otres que nos desborden y que lleven más allá de 
nuestros límites, por eso es tan importante recordar que una 
posibilidad se compone en común. 

126




