UN MATERIALISMO POR INVENTAR.
ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERON (UAB)!

por Gabi Balcarce y Juliana Robles de la Pava

Juliana Robles de la Pava: En tus trabajos dedicados a
la imaginacion material, como categoria critica y
metodolégica, subrayasla importancia de los procesos de
configuracién, asi como el cardcter performativo y poiético de la
materialidad. ;Cudl consideras que es el papel de esta forma de
concebir la materialidad (o la materia) para generar una
transformacién, reorganizaciéon y apertura del campo de lo
sensible? ;Y por qué, en este escenario histérico, es importante
atender a este modo de pensar la materialidad?

Andrea Soto Calderén: Muchas gracias, Juliana y Gabi, por la
cuidada atencién a esta investigacion, en especial a esas reflexiones
que, en muchos casos, estdn en un estado embrionario. Agradezco
mucho esta conversacion, porque hay algo que ocurre en el didlogo
que fuerza, en el mejor sentido de la palabra, al pensamiento a una

1 Andrea Soto Calderén es doctora en Filosofia, profesora de Estética y Teorias
del Arte en la Universidad Auténoma de Barcelona. Ademds de su actividad
docente, desde el afio 2017 realiza una investigacién en relacién a los
funcionamientos de las imdgenes en La Virreina Centre de la Imatge, en
Barcelona. Sus lineas de investigacién se centran en las transformaciones de la
experiencia estética en la cultura contemporanea, la investigacién artistica, el
estudio de la imagen y los medios, asi como en la relacién entre la estética y la
politica. Entre sus publicaciones recientes destacan sus libros El trabajo de las
imdgenes junto con Jacques Ranciere (Casus Belli, 2022), La performatividad de las
imdgenes (Metales Pesados, 2020), Imaginacion material (Metales Pesados, 2022),
Imdgenes que resisten. La genealogia como método critico (La Virreina Centre de la
Imatge, 2023) e Indisciplinas de la mirada (Kikuyo, 2025).

106



Entrevista a Andrea Soto Calderon

tendencia a la que no se habria orientado de otra manera. Asi es que
gracias por convocarme a estas reflexiones y también por este
ejercicio de imaginacion que implica pensar juntxs. En ese sentido,
yo dirfa que, en mi trabajo, o en la aproximacién que he intentado
hacer a la categoria de imaginacién material, por supuesto estd
influida por estos distintos movimientos -no tan recientes- que
intentan revelar que la materia no debe entenderse como algo dado,
inerte o pasivo, sino como algo en constante devenir, algo que
participa activamente en los procesos de configuracién del sentido
y formacién de realidad. En este caso habia un campo de interés que
me interesaba formar que tiene que ver con cierta preocupacion
vinculada a la creacién o cémo se gestan los procesos de invencién,
en un contexto caracterizado por un creciente desarrollo de lo que
Hito Steyerl denomina “Imdgenes promedio” en donde la
datificacién de la vida tiende a reducir los modos de existencia, lo
que a mi modo de ver, exige pensar las condiciones actuales de la
Imaginacion.

Frente a este paisaje oclusivo, donde se impone una
estandarizacién de la vida a todos los niveles y donde los algoritmos
actlan como productores de un consenso automatizado, es
necesario volver a pensar la creacién en tanto apertura a lo que atin
no tiene lugar en el régimen de visibilidad dominante. No digo que
no exista, porque creo que esa multiplicidad existe, pero al mismo
tiempo pienso que hay regimenes de visibilidad que se imponen y
que intentan reducir esa riqueza de la vida, en el sentido mas amplio
del término. Y me refiero a la visibilidad sobre todo porque la
imaginacién se ha definido, histéricamente, al menos en la tradicién
tiloséfica occidental, como la capacidad de crear imédgenes, aunque
desde luego eso abre una discusién amplia sobre qué se entiende
por ellas. Por lo tanto, no me interesa solo el caracter performativo
y poiético de la materialidad, que también, sino el vinculo entre
materialidad e imaginacién. Creo que aporta una relacién diferente.
Evidentemente, nos pone en el problema de pensar cémo

107



Un materialismo por inventar

entendemos la imaginacién y la materialidad, asi como qué
posibilidad de encuentro hay entre ellas.

Considero importante volver a agitar ese debate. Ambos
términos tienen un peso histérico, conceptual, muy signado. La
creacion incluso hoy en dia se suele vincular con un imaginario que
la remite al de una idea abstracta. Como algo que surge en un estado
de cierta de previsualizacién que luego busca una materia en la que
encarnarse. Esto es muy problematico como sabemos porque ignora
todas las afectaciones de los procesos materiales en las que estamos
inscritas. Lo digo no solo en términos de apertura de un espacio
critico sino también porque los materiales con los que estamos en
contacto informan nuestro mundo imaginal y limitan o abren su
campo de posibilidades. Asi, si pensamos que las creaciones ocurren
producto de una capacidad particular, esto contintia situando al
creador y su intencién definida en una jerarquia que no tiene en
cuenta como ocurren los procesos inventivos. En este caso el
desplazamiento hacia la nocién de invencién no es casual, porque
pienso que la nocién de invencién puede dar otro desarrollo, ya que
una invencién siempre se da en un medio organizado. De hecho,
inventar es entrar en contacto con un resto no organizado de
determinado medio. No es una creacién ex nihilo. Por eso, lo que me
interesa es afirmar que los componentes materiales, asi como las
modalidades sensibles de la experiencia, no estdn subordinados a la
expresion de una forma previa sino que se configuran de manera
reciproca. Por lo tanto, se trata de considerar en toda su amplitud la
importancia de la relacion no entre elementos previos sino
individuantes. [Esta concepcion de la materialidad como
performativa y poiética nos pone en la situacién de pensar como se
constituye lo sensible, no como un terreno estable o neutro, sino
como un campo dindmico, atravesado por fuerzas, gestos y
operaciones que estdn siempre en juego. Es alli donde veo su fuerza
critica y politica: en su capacidad potencial para abrir lo sensible a

108



Entrevista a Andrea Soto Calderon

otras formas de existencia, a otras maneras de ver, de sentir, de
percibir.

Para mi, la cuestiéon de como se entenderia esta materialidad
tendria que ver con como ser sensible a ese medio organizado, a los
términos en que se ha organizado un determinado entorno. Por eso
me interesa tanto afirmar que los componentes materiales, asi como
las modalidades sensibles de la experiencia, no estdn subordinados
a la expresiéon de una forma previa, sino que se configuran de
manera reciproca. Por tanto, diria que se trata de considerar en toda
su amplitud la importancia que tiene la relacién. La categoria de
relacion es la que adquiere centralidad, aunque dicha la palabra la
retiro, porque no quiero decir centralidad, puesto que precisamente
me interesa el pensamiento que no busca posicionarse como un
nuevo centro, sino que, mds bien, se alimenta de su lateralidad,
alimenta sus condiciones de acogida con aquello que no se ha
cerrado en una forma especifica.

Pienso que nuestro contexto histérico, marcado por crisis
ecolégicas, tecnoldgicas, estéticas, geogrdficas, politicas, hacen
extremadamente urgente pensar la materialidad, mds atn si
consideramos su dimensién cada vez mds opaca, en el sentido de
todas esas tramas inaparentes en las que se forman. Dirfa que
justamente desde ahi es necesario articular otra posibilidad, crear
otras relaciones con el mundo, menos extractivistas o al menos mads
atentas a los modos en que las cosas, los cuerpos, las imagenes, se
hacen y nos hacen. Y, por supuesto, eso no quiere decir que la
cognicién no sea relevante en esos procesos de formacion, pero
como un material mds, dirfamos, ;no?

Gabi Balcarce: No sé si puedo acotar, pero me hace acordar y me
viene la nocién de alteridad también. Hay una profesora de acd, de
la Facultad de Filosofia y Letras (UBA), que hacia una genealogia

109



Un materialismo por inventar

un poco cuestionable, pero interesante, desde Derrida, que decia
que la invencién viene de invenire que significa dejar venir (al otro),
quizds aparezca un poco en esto. Pero pensando en estos distintos
recorridos conceptuales queria preguntarte, acerca de la genealogia
reciente de los materialismos, pasando por el materialismo
histérico, dialéctico, el vitalismo, hacia lo que hoy son estas formas
criticas de realismo agencial, o de lo que llamamos nuevos
materialismos y como esta, creo, estd de algtin modo, o atraviesa de
algtin modo esta concepcién que trabajds de materialidad, aunque
al mismo tiempo hay un componente sui generis que excede a estas
agendas intelectuales modernas y contempordneas. Y retomando
un poco ese sintagma que aparece en tus trabajos de un
“materialismo por inventar”, querfamos preguntarte cudles creés
que sean las coordenadas desde las cuales podemos situarnos en
esta posible, u en otra posible genealogia de los materialismos. Es
un camino que recupera cosas y que también se corre de otras,
entonces, nos parece interesante preguntarte respecto de eso, ;cémo
ubicds o como te sentis que ubicds vos este trabajo que estds
haciendo?

Andrea Soto Calder6n: A mi me encantaria poder responder esta
pregunta, porque pienso que ahi estd el reto de nuestro presente. De
momento, en mi caso tiene el estatuto de intuicién, con toda la
validacién que tiene para mi la intuicion como operadora de
apertura a una percepcion diferencial y que puede dar ocasién a que
se forme otro campo. Por eso todo lo que diga, lo puedo decir, solo
son tentativas de aproximacién a un trabajo que considero que esta
por venir en mds de un sentido y que nos implica a todas. Por una
parte, pienso que hay un énfasis que tiene que ver con algo que
desde mi modesta perspectiva —creo que salvo con contadas
excepciones— casi no ha sido atendido que es el énfasis del lugar que
ocupa la forma en los procesos de transformacién, aunque se habla
mucho de los desplazamientos del hilemorfismo aristotélico y de la

110



Entrevista a Andrea Soto Calderon

no separacion entre la materia y la forma, considero que atn no
hemos prestado la suficiente atencién al problema de la forma. Y
creo que hay algo de este materialismo por inventar que tendria que
ver con eso. No un énfasis en la estructura, no un énfasis en los
procesos de produccién, sino el énfasis de la forma, en las
figuraciones y el lugar que ocupan en los procesos de
transformacién. Que, si uno hace una genealogia de los diversos
procesos de transformacién, en las préacticas, si que estd muy
presente, pero se tiende a ignorar en las elaboraciones conceptuales
o las reflexiones en torno a ello.

Y este sintagma es una nocién que yo tomo de Catherine
Malabou, que ella ya lo deja como una indicacién, una invitacién
con la que nuestro presente habria de vérselas. Esto inevitablemente
remite a pensar la materia en términos de su plasticidad, de esa
capacidad deformante y formadora que informa la vida. Parece un
trabalenguas, pero como vemos ahi, todo el tiempo estd la cuestién
de la forma muy presente. De hecho, el dltimo tiempo he estado
leyendo con mucho interés los ultimos cursos de Mark Fisher y
volviendo a leer a Herbert Marcuse y otras reflexiones que van en
esta linea de trabajo, justamente porque él ahi se daba cuenta que,
para tratar de entender este capitalismo libidinal o la captura
poética del capitalismo, habia algo que pasaba por el pensamiento
estético. Hay algo que pasa por entender como las formas nos
informan. Y qué hay del materialismo que se juega ahi. Entonces,
dirfa quizds como primer posicionamiento, que hay algo que insiste
para mi que tiene que ver con la importancia de la forma.

Y creo que no es casual que lo piense porque, por ejemplo, el
otro dia estaba justo en un tribunal de trabajo de fin de master y
estdbamos con alguna gente de disefio y alguien decia, bueno, si
querés estudiar algo para transformar el mundo, tienes que estudiar
disefio, jno? Era una broma en ese contexto, pero me parecié muy
pertinente. Y no es casual que la manera en la que se expande el
capitalismo de plataformas, la manera en que el disefio organiza la

111



Un materialismo por inventar

arquitectura del espacio publico -o de los restos del espacio ptiblico-
o de cdmo se organiza la economia en sus multiples sentidos, es
indispensable pensar el lugar que tiene la forma, la potencia que
tiene la forma. Esto lo digo no solamente —y eso es lo que me interesa
de la nocién de plasticidad de Malabou- como aquello que se
transviste o que adopta —bueno, como si el transvestirse no fuera
también una manera de transformarse— ciertos matices pero que
luego vuelva a su forma anterior, sino que es una apuesta muy
radical por entender las indeterminaciones de la materia o el
cardcter indeterminado de la historia y el lugar que tiene la forma
en relacion con la nocién de performatividad. Esto para mi también
tiene que ver con la propia genealogia a través de la imagen o qué
es lo que la imagen puede aportar de singularidad dentro de esta
complejidad material. Entonces, evidentemente mi trabajo dialoga
con distintos aspectos de tradiciones materialistas, desde el
materialismo histdrico hasta formulaciones contempordneas, como
las que mencionabas del realismo agencial o de esa sensibilidad
hacia la materia vibrante, como diria Bennett, no como una
superposicion de perspectivas, sino como una necesidad, diria yo,
de producir otras escenas desde las que pensar la materialidad, que
surjan desde la experiencia, desde lo sensible y desde lo importante
de producir apariencias. Por eso la nocién de escena no es azarosa
en este caso tampoco.

Una de las limitaciones que veo en muchas de las
formulaciones actuales es que, aunque logran cuestionar los
dualismos cldsicos como es el caso de este dualismo de materia y
forma que referiamos o el de sujeto-objeto, de naturaleza-cultura, a
veces reproducen, dirfa yo, una légica de subsuncién de la
experiencia bajo ciertas categorias totalizantes. Y me preocupa cémo
en estas posiciones se diluye a veces la agencia politica de los sujetos
como si tuvieran la misma potencia actancial que otro ser vivo o no
vivo. Pienso que imaginar, organizar la vida de otra manera y
pensar desde otra distribucién de las agencias donde el sujeto o ser

112



Entrevista a Andrea Soto Calderon

humano no se posiciona al centro, no pase por un antropocentrismo,
eso no implica hacer un borrado de la singularidad de las
diferencias que precisamente es lo que enriquece esos procesos de
organizacién de la existencia. Entonces, me interesa pensar en un
materialismo que considere, que atienda esas condiciones de
acogida de lo que se constituye en y por la relacién y la importancia
de los procesos de simbolizacién a los que ellos dan ocasién.

Es bien interesante porque, como sabemos, los materialismos,
sobre todo los asi denominados nuevos materialismos, replantean
las relaciones entre materia, cuerpo, agencia, pensamiento, como
posicionamiento critico a ciertas limitaciones del pensamiento que
ponian un énfasis tan determinante en el lenguaje o en el discurso.
Lo que vemos en la época actual es su reverso: los procesos de
informacién actual vuelven a poner en el centro el lenguaje como
generador de conocimiento y de realidad, pero ademads con toda la
opacidad de la infraestructura medial que acumulan. No me
interesa generar una nueva oposicion, pero si pienso que los nuevos
materialismos muestran sus limites y que paraddjicamente corren el
riesgo de caer en el perspectivismo. Entonces, ahi es donde pienso
que es necesario no acomodarnos en esos discursos que hemos ido
formando. Pienso que este sintagma de un materialismo por inventar
nos ubica en algo que estd haciéndose, nos pone en el gerundio. Un
camino que se ha abierto en distintos sentidos y que es muy
importante porque sigue interpelando nuestro presente pero, al
mismo tiempo, que reconoce esa potencia poiética de lo material, su
capacidad para generar forma, para afectar y ser afectado, para
interrumpir los regimenes de sentido instituido, hace que esas
categorias no acaben siendo fijas o que se solidifiquen en una suerte
de verdad material, sino, bueno, intentar trabajar una sensibilidad
que no deje de afectarse por aquello que no se adecua o que no acaba
de encajar en los marcos de inteligibilidad.

Por eso, si hubiera que plantear, no sé si coordenadas, pero si
planos para otra genealogia, quizds podria situarla en esta escucha

113



Un materialismo por inventar

radical de esas fuerzas menores, aunque no solo de las menores,
pero las mayores ya se hacen escuchar y no es necesario trabajar
tanto esa escucha o de lo que no tiene lugar en esas narrativas
dominantes, pero que a partir de una rearticulacién menor pueden
ubicar un engranaje diferente. Por eso esa prdctica critica no se
limitaria a la denuncia, sino que se implica con esos procesos de
creacion de lo comun, de lo compartible y de estas practicas de
cuidado. Precisamente ahi es donde estd en juego la imaginacién de
otras formas de vida que, por lo que vemos, es dificil afirmar que
nuestra época sea especialmente dura. Es mds, no es que sea dificil,
es que no tiene sentido entrar en esas comparativas, pero si es
bastante evidente que estamos en un momento de gran complejidad
y no sé si las categorias criticas de nuestro pensamiento estdn a la
altura de pensar en la complejidad y desde la complejidad.

Gabi Balcarce: Pareciera que hay una dimensién medio utépica en
esos nuevos materialismos que renuncian a tipificar modos de la
agencia, aun cuando por supuesto hay una labor interesante de
poder romper la dicotomia entre pasividad y actividad, todas estas
cuestiones cldsicas que igual, por supuesto, son de un relato mucho
mas hegemonizante, no necesariamente todos, como VoS
mencionabas antes, Aristételes, etcétera, pero me parece que hay
una dimensién un poco utépica, ;no?, de este deseo de repartir la
agencia o de dejar que la agencia se acomode por si misma y quizds
ahi justamente sucede un poco lo que vos decis, esta urgencia del
presente que si necesita establecer ciertas diferencias para poder
pensar transformaciones, emancipaciones o las palabras que
utilicemos respecto de lo que hoy tenemos que hacer o de lo que hoy
tenemos que contribuir a lo que esté sucediendo. Me parece que hay
una dimension critica que se escapa en los nuevos materialismos, en
esa falta de tipificacion o de especificidad que aparece, més alld del
ejercicio inmenso de poder correrse de ciertas dicotomias y de
ciertas maneras de ver como aquello que era el mundo material y

114



Entrevista a Andrea Soto Calderon

aquello que era el mundo de lo humano o de lo racional
particularmente.

Andrea Soto Calderon: Si, ademds en una mirada materialista no
puede haber un borrado de la historia de los conflictos. Entonces,
hay cuestiones que nos hacen ruido y que nos empujan a pensar
desde otros lugares con esos mismos materiales.

Juliana Robles de la Pava: Estaba pensaba en la situacionalidad de
tus reflexiones, cémo también estas agendas criticas estdn
vinculadas a ciertas modas intelectuales, en ciertos escenarios
académicos, y algo que pensdbamos también con Gabi en relacién
con esta pregunta vinculada al aspecto sui generis de tu trabajo, esta
vinculado con cémo tu aproximacién se relaciona con una
experiencia particular de vida, con otra trayectoria, otro recorrido
intelectual y otra geografia. Porque en tu libro aparece, por ejemplo,
Silvia Rivera Cusicanqui, entre otrxs autores. En otras palabras,
pensdbamos en la territorialidad que también estd hablando, y creo
que esa situacién que nos marca también los recorridos particulares
que hacemos, nos hace sospechar de esto que decias sobre los
nuevos materialismos. Son como ciertas, no sé si decirlo,
inconsistencias, o por lo menos algunas cosas que no nos terminan
de cerrar con estas formas de pensamiento. Asi que bueno, con todo
lo que dijiste, eso nos da paso a la tercera pregunta, que creo que ya
fuiste también delineando cuando hablaste de esta suerte de captura
poética del capitalismo. Un aspecto que se destaca en tu trabajo tiene
que ver con el pensamiento de estrategias de desvio, ti las llamas
asi, de deshabituacién, respecto de lo establecido como verdad o
sentido comun. Para ello, lasprdcticas de produccién
imaginaria resultan centrales, y estas toman cuerpo en superficies,
texturas y diversas formas que implican una fisicalidad o una

115



Un materialismo por inventar

dimensién somaética. ; Por qué consideras que es importante apuntar
a esadimensiéon somdtica de lo imaginario? ;Qué es lo
que resiste en la materia? ;Cémo se vincula ello con un ejercicio de
imaginacion radical?

Andrea Soto Calderéon: Estoy totalmente de acuerdo con esa
geografia que marca el pensamiento, que lo articula y que genera
condiciones de posibilidad también, que creo que muchas de las
cosas que los nuevos materialismos denominan como “nuevos
materialismos” para ciertas culturas era la manera tradicional de
pensar o de relacionarse con su medio, como ha trabajado de
manera tan rica Déborah Danowski con Eduardo Viveiros de
Castro, Ticio Escobar o tantas otras personas, como Silvia Rivera
Cusicanqui que mencionabas. Y si, efectivamente uno de los ejes que
atraviesa mi trabajo tiene que ver con pensar maneras, modos de
desvio, de deshabituacién o de interrumpir formas de percepcién
naturalizadas o que hemos incorporado como las tnicas o como las
predominantes y especialmente de esas formas que se han
sedimentado y que se hacen incuestionables en nuestra relacién con
el mundo. Formas que no se forman si no pasan por el cuerpo,
seguramente no solo de los modos de imaginar, sino que podria
extenderse de manera mds amplia. De hecho, no me parece nada
casual que el término que mds escuchemos durante al menos los
altimos cinco afios, casi como un imperativo, sea el de ‘adaptacién’,
la interpelacién a adaptarnos a las condiciones que se nos imponen.
Adaptarnos a las nuevas tecnologias, adaptarnos a las nuevas
politicas, a los procesos de recesién, a los modos de organizacién de
las relaciones monetarias. Hay una exigencia de adaptacion.

Y no solo una exigencia, sino que esa adaptacion se realiza a
través de infraestructuras técnicas que pasan por inervar el cuerpo,
por organizar el cuerpo de determinada manera o con cierta
tendencia. Y ahf hay una cuestién que trabaja Michel Foucault en

116



Entrevista a Andrea Soto Calderon

Vigilar y Castigar, sobre todo cuando estd tratando de pensar en el
apartado los cuerpos ddciles, cémo se dociliza un cuerpo. Para mi
esa reflexién insiste de muchas maneras porque Foucault ahi hace
un andlisis muy detallado de lo dificil que es docilizar un cuerpo,
que no es un proceso nada sencillo. Hoy una forma bastante
sofisticada de docilizacion es a través de las pantallas, una técnica
de docilizacién muy efectiva. Si uno piensa en la primera infancia,
en su mayoria son cuerpos que resisten con todas sus fuerzas para
subirse a un cochecito, que estdn dispuestos a arrastrarse cuadras
por la calle si lo consideran necesario. Y, no sé, yo desde que lei esto
en Foucault, cada vez mds pasaba mucho tiempo en las plazas o en
algunos espacios publicos viendo cdmo esos cuerpos resisten y
también recordando cémo se amansaba esos cuerpos en distintos
espacios como el aula, entonces esa riqueza de los cuerpos
multiformes, desobedientes y que como dice Judith Butler, por
mucho que se les intente normar, siempre hay algo del cuerpo que
excede y que resiste.

A mi me interesa mucho que eso que pensamos, que esa
imaginacion radical, —el término es de Cornelius Castoriadis, yo lo
tomo de alli- no va a venir como de una manera milagrosa y le va a
caer algin escogido por el cosmos o por la familia o por algtin tipo
de privilegio excepcional, sino que es una capacidad que se puede
ejercitar (sin caer en el capacitismo, claro estd). Me interesa mucho
esa dimension practica y pienso que, no digo que sea la tnica
manera, pero si que me he dado cuenta de que hay algo que pasa
por esas practicas somaticas que nos permite desincorporar no solo
imédgenes, imaginarios, sino también ideas de movimiento. Hay
algo que pasa y que ahora a lo mejor donde lo predominante —
aunque sigue siendo una tendencia evidentemente muy fuerte de
las formas de trabajo— no son las formas de trabajo fordistas,
pareciera que el gesto no es lo que domina u organiza el cuerpo y
las formas de vida, pero sigue siendo un lugar a disputar, quizds
mds que nunca dirfa. Deshabituar no significa simplemente

117



Un materialismo por inventar

rechazar lo conocido, creo que es importante trabajar con lo
conocido, sino desincorporar la automatizacién, o la tendencia a la
automtizacion, es decir, como no establecer relaciones conocidas
con aquello que nos estamos encontrando. Antes de pensar qué es
lo que la situacién pide de mi, o dénde la situacién me pone, a veces
una situacién pide mucha intervencién y otras todo lo que piden de
mi es que no haga nada, sostener algo, sin intervenir (no existen
términos absolutos evidentemente). Asi, deshabituar no tendria
tanto que ver con un rechazo establecido a algo, sino con generar
condiciones materiales para que lo sensible pueda ser interrogado
nuevamente, o para que haya ocasién para otra forma de
experiencia.

Emmanuel Alloa, en su libro Repartos de la perspectiva, en algtin
momento dice que descentrar la mirada es desprenderse de las
expectativas para ir hacia lo abierto, de alguna manera estd
siguiendo a Merleau-Ponty, es decir, hacia esos mérgenes donde la
sorpresa puede volver a producirse, o lo imprevisto, lo que nunca
fue visto podria volver a crearse. Y ahi es donde entra en juego esta
imaginacion radical como facultad material, operativa,
profundamente vinculada con esa capacidad de sentir o de ver. Sin
idealizar para nada la experiencia de maternar, cuando tuve a mi
hija, literalmente tuve que aprender a ver de otra manera,
seguramente se debe a muchas razones, pero hubo un cambio muy
evidente que eran las posiciones que debia adoptar mi cuerpo para
estar a su altura o para sostenerla, muchas veces eso implicaba pasar
la mayor parte del dia en el suelo u otras experiencias corporales, en
donde mi cuerpo tenia que inclinarse, torcerse, adoptar posiciones
incémodas o a las que no estaba habituada para poder estar en la
situacion. Ahora me pasa algo similar, pero esta vez cuidando de mi
madre, esa disposicién de pronto me hacfa y me hace encontrarme
en otra relaciéon con lo que me entorna y me constituye.

Sin embargo, el dltimo tiempo me he dado cuenta que la
mayoria de las narrativas o reflexiones en torno a los procesos de

118



Entrevista a Andrea Soto Calderon

transformaciones sociales, estéticas o incluso técnicas ponen
demasiado énfasis en la interrupcién, en el desvio y en el corte, por
asf decirlo, y si bien esto puede ser una condicién necesaria, no es
una condicién suficiente. La interrupcién o el desvio por si mismo
no genera nada mds que una revuelta. No hay verdadera
transformaciéon sin la capacidad de configurar otra forma de
experiencia. Sin duda, desautomatizar nuestra tendencia es un
elemento muy importante, no todo se queda ahi. Me interesa mucho
la categoria de desvio para desautorizar esa idea de la eclosiéon
espectacular que caracterizaria un cambio o como lo caracteristico
que abre un acontecimiento —podriamos decir la dimensién
mesidnica que ha marcado a una larga tradiciéon de pensamiento-,
la idea del acontecimiento como una suerte de golpe, que abre el
tiempo en un antes y después, como es el caso del nacimiento de
Cristo, para poder asi pensar en la fuerza acontecimental de lo
pequefio, dirfamos, de eso que puede darse cuando te desvias y te
encuentras con algo que podria tener una fuerza inestimable. Pero
no basta con la interrupcién, no basta con el desvio, si no hay otra
configuracién de lo sensible. Entonces, deshabituar implica desafiar
esos automatismos perceptivos, cognitivos, que nos han formado de
una manera, pero al mismo tiempo implica que esa imaginacion
tenga la capacidad de no solo captar algo que no se veia y atender a
aquello que habia sido excluido, sino de inventar formas de
existencia que no habian tenido lugar —subrayando que aqui no me
interesa tanto la cuestion de la novedad-. Y es verdad que, aunque,
no sé, podriamos pensar que la nocién de imaginacién radical nos
es muy ajena, en cierto sentido esa imaginacién radical esta teniendo
lugar, y estd teniendo lugar desde unos centros de poder muy
determinados. En otras palabras, la transformaciéon radical de
nuestra vida, en eso si que, a propésito de la conciencia, no sé si
somos verdaderamente conscientes de la transformacién
epigenética que estd teniendo lugar en nuestra época
contempordnea, entonces esa transformacién radical estd operando.
Ahora, la cuestion es qué tan comunizada estd, es decir, cémo

119



Un materialismo por inventar

participamos de esas formas de imaginar nuestro presente y nuestro
futuro.

Juliana Robles de la Pava: Maravilloso, gracias, Andrea, tocaste
tantas cosas, y bueno, se abren muchas puertas para seguir
pensando. Voy a pasar a la otra pregunta que también lo
mencionaste, sobre todo cuando senalaste esta cuestion de las
infraestructuras que ordenan, pero la vamos a formular de esta
manera, otro elemento que resulta particularmente sugerente en tus
formulaciones tiene que ver con la dimensién econdémica que
atraviesa tu concepcion de las imdgenes, de la visién, podriamos
decir también de la experiencia, y a esto se suma tu interés por las
infraestructuras que posibilitan su aparicién, nos hablaste de los
regimenes de visibilidad, por ejemplo, y dirfamos también de la
circulacién de esas imdgenes. Queriamos acentuar toda esta raiz
materialista y preguntarte ;como caracterizas en este contexto de
tus reflexiones la nocién de economia y de qué modo se conecta,
podriamos decir, con una energética de la materia y también con
una politica de la imaginacién?

Andrea Soto Calderon: Si, tal como indicas, la nocién de economia
que me interesa no se reduce a una légica contable, de hecho, quizds
tiene mds que ver con lo incontable, no con un cdlculo de recursos,
sino con modos de organizacién y de captura de la energia o
economia libidinal, para decirlo con Lyotard, con esas energias
materiales, sensibles y simbélicas que hacen posible o impiden que
algo circule. Por tanto, también tiene que ver con aquello que fija
ciertas posiciones y con lo que permite circular, con lo que pone en
movimiento y con los modos en que algo se dispone en términos de
organizacién de lo cotidiano. Asi como plantea Giorgio Agamben,
pero sobre todo considero Marie-José Mondzain lo ha analizado

120



Entrevista a Andrea Soto Calderon

muy bien, que tiene que ver con esa raiz de la economia que remite
a la organizacién del oikos, a la organizacion del hogar, dirfamos, de
la vida cotidiana. Ahora cuando hablamos de economia parece que
tiene que ver una vez mds con términos muy abstractos, aunque
siempre nos afecta en el cuerpo de manera microldgica y que puede
generar catdstrofes muy significativas. Me parece fundamental el
hecho de que es inseparable pensar las condiciones econémicas, en
un sentido amplio, de las posibilidades de creacién, de invencién y
de reinvencién del mundo.

No digo que la creacién solo pueda darse con unas condiciones
minimas garantizadas, de hecho la historia demuestra que grandes
actos creativos han ocurrido en situaciones de extrema necesidad o
de situacién limite, pero tampoco creo que sea casual que muchos
de los movimientos contraculturales o los movimientos artisticos
mds ricos ocurrieron en lugares o en movimientos donde habia otra
ocupacién de los espacios de la vivienda, cuando habian
condiciones materiales liberadas, sin idealizar ninguna época. Solo
lo indico como caso de que muchas veces pensamos que hay algo
del movimiento critico y de transformacién que pasa solamente por
lo discursivo y no atendemos lo suficiente a las condiciones
materiales en las que se da ese pensamiento. Yo creo que hay una
economia y que hay una economia libidinal que pasa por la palabra,
que pasa por el discurso sin duda. También pienso que el discurso
nunca es solo discurso, como minimo es enunciado por un cuerpo,
transformado por ese cuerpo y transforma a los cuerpos que lo
encuentran, pero me parece muy limitante dar esa jerarquia a la
palabra y no atender a otras formas de lenguaje, en este caso, a la
relacién que tenemos con las imagenes, con la organizacién de los
objetos. Aqui es donde considero que la dimensién econdémica
permite un abordaje mds amplio, tiene que ver con preguntarnos no
solo qué vemos o con qué nos relacionamos, sino cémo y por qué
vemos lo que vemos, con qué nos relacionamos y por qué nos
relacionamos de esa manera. Por eso el énfasis de mi trabajo en las

121



Un materialismo por inventar

operaciones, la atencién al ‘como’, una suerte de insistencia por el
cdmo, cOmo se organiza y en ese sentido, cudles son las
infraestructuras, qué es aquello que los sostiene, cudles son esas
arquitecturas tecnoldgicas, estéticas, afectivas, que sostienen una
determinada visibilidad o un modo de gobierno, y cudles son todas
esas operaciones que estdn implicadas en los modos de produccién.
Entonces, a mi me parece que es imposible pensar la realidad desde
una unica dimensién, yo creo que aqui el término de lo
interdisciplinario es un concepto muy de moda, pero yo hasta ahora
casi no me he encontrado con ningin contexto verdaderamente
interdisciplinario, en donde los saberes nos afecten. He tenido
algunas experiencias pequefias y lo que alli acontece es de una
riqueza inmensa. Precisamente, ahi es donde empiezan a aparecer
esas costuras a través de las cuales circulan ya no s6lo los modos de
saber, los modos de enunciacién, sino esos modos de organizacion.

Entonces, me acuerdo de algo que una vez en una
conversacion me decia Anna Manubens, a veces hay discursos
criticos que son impecables, jpor qué no transforman? Quizds
porque se quedan solamente en lo discursivo y no en todas las capas
que es necesario transformar. Entonces, esta dimensién energética
me parece fundamental y tiene que ver con lo que moviliza o
paraliza también, ;no? Pensar ;como en ese modo de operar
consumen y distribuyen energia? Tanto en un sentido técnico, de la
energia literal que sostiene los dispositivos que los producen y
reproducen, que también. Asi como ahora el famoso tridngulo del
litio, se pretende una vez mds que a partir de ese extractivismo se
financie el capitalismo verde, o de las energias del norte, como en
un sentido afectivo y politico, la energia de atencién, la energia de
deseo, de percepcion. Por eso me parece muy importante también
pensar en la energética de la materia, en la dynamis, en la fuerza, en
ese movimiento del pathos, que hace inseparable lo sensible de lo
material, de lo simbdlico, de lo técnico y de lo imaginario. Entonces,
las imdgenes no flotan, circulan, se imprimen, se transmiten a través

122



Entrevista a Andrea Soto Calderon

de redes concretas que van por cableados, que van bajo el mar o
sobre la tierra o, literalmente, sobre el globo, ;no? En cables que
podemos ver, depende de la ciudad en la que estamos y que
implican gasto, acumulacién, desvio, pérdida. Y la pregunta por
quiénes pierden y quiénes son los que ganan en esa operacion es
absolutamente relevante. Para mf las politicas de la imaginacién no
pueden desligarse de esa economia. Porque imaginar, y vuelvo aqui
con esta idea de la imaginacién radical que mencionabas antes, no
es simplemente representar lo que no estd o lo que podria estar, sino
redistribuir lo visible. Redistribuir o intervenir en los regimenes, no
solo de percepcién, sino de operatividad, que determinan qué
aparece y qué no llega a venir a esas condiciones del aparecer.

Ahi es donde yo pienso que muchas veces hay demasiado
énfasis, una vez mads, en esas ideas abstractas y no en nuestra
complicidad de deseo con estas infraestructuras. Por eso me interesa
tanto esa tension, esa cuestién entre imaginarios, deseos, fantasias,
imaginacién, para pensar como poder articular verdaderamente
otra economia libidinal, una energia de deseo que vincule una
comunidad diferente. Evidentemente hay toda la dimensién
infraestructural desde lo mds minimo, lo méds béasico, no solo las
imagenes, sino que todo aquello con lo que tenemos contacto, nada
es neutro. Todo estd significado con operaciones concretas sobre
nuestros cuerpos, sobre nuestras maneras de relacionarnos. Y
considero que pensar entonces en su dimensién econdémica e
infraestructural es una manera de devolverle su espesor. Y también
su vulnerabilidad, porque no solo las imdgenes son precarias —
porque dependen de condiciones materiales para existir— sino por
la desigualdad de la capacidad que tenemos de intervenir en esas
infraestructuras. Ahi es donde una vez mds abogo por un
pensamiento complejo. Cuando digo pensamiento complejo no
quiero decir un pensamiento incomprensible, todo lo contrario.
Quiero decir que atienda a toda esa multiplicidad de aspectos al
mismo tiempo. Por eso me interesa tanto y me parece tan rica esa

123



Un materialismo por inventar

figura del cephalépodo, del pulpo que tiene el cerebro
descentralizado y que puede atender de alguna manera a esa
complejidad de la realidad.

Gabi Balcarce: Buenisimo, stiper interesante. La verdad es que
habiamos armado las preguntas de una manera, pero por supuesto
las cosas van fluyendo y me parece que estd bueno también darles
ese lugar donde encajan. Asi que queria preguntarte en particular
sobre la dimension colectiva. En qué sentido esa imaginacion es una
experiencia colectiva de un ser-con-otres, que creo que justamente
es un poco como el camino que vos sefialds, en el sentido justamente
de que quizds los desvios y los cortes generan por supuesto
disidencias, etcétera, pero que también hay una dimensiéon de lo
comun o de algo que, aunque no sea fundante, digamos, si estd y
que hay una importancia de esa dimensién més de darnos cuenta
de que somos-con-otres y de esa dimensién colectiva tan necesaria
en estos tiempos, entonces ahi en ese escenario, (como es que vos
pensds esta imaginacion en tus textos?

Andrea Soto Caldero6n: Si, yo creo que una de las grandes mentiras
de la ideologia del capitalismo es la del individuo porque, aunque
suena como un eslogan: no somos nada solos. Toda nuestra forma
de vida es relacional, desde la unidad mds minima como el oxigeno
a la mds grande que podamos imaginar, todo nuestro ser es
relacional. Solo los vinculos nos liberan. Contrario a la autonomia,
como valor maximo del pensamiento moderno, es la
interdependencia la que nos sostiene.

Justamente, asi como el lenguaje no nos pertenece, somos
hablados por el lenguaje, segiin decia Walter Benjamin, de igual
manera podemos afirmar que somos imaginados por la

124



Entrevista a Andrea Soto Calderon

imaginaciéon. Me parece muy importante, porque incluso en los
discursos artisticos se ha instalado una nocién que es la de la
apropiacion, el apropiacionismo, que de alguna manera no deja de
validar la idea de la propiedad, de lo privado, y tanto lo hemos
internalizado que creemos que la imaginacién es algo que nos
pertenece, que es como una cosa de la interioridad del sujeto, lo mds
intimo que tenemos. Hay una reflexién de la que yo bebo, que es de
Gilbert Simondon, donde para él no hay separacién entre lo
individual y lo colectivo porque, aunque no son lo mismo, forman
parte de un mismo movimiento. Entonces, hay esa idea muy errada,
aunque comprensible precisamente por cémo funcionan no solo el
mercado del arte, el mercado de la academia, los multiples
mercados que tienen que ver con la valorizacién del nombre propio
o la valorizacién personal, pero si uno se fija también, una vez mds,
la mayoria de los movimientos mds ricos que conocemos, que han
cambiado los lenguajes del arte, era gente junta haciendo cosas
juntas, y luego a alguien se le medio ocurria un modo particular de
articular aquello. Eso no dejaba de tener una singularidad, pero
algo de ese modo particular de juntura se formaba gracias a pasar
mucho tiempo juntxs. Quizéds eso que llamamos calle, de alguna
manera, hace esa fuerza. Pienso que aunque hoy no sepamos muy
bien qué significa la calle, sigue siendo un lugar para ciertos
encuentros, no por nada hay tanta insistencia en pacificar y
controlar las calles. Esta manera de entender la creacién implica
deshacer otra prefiguracién en torno a la imaginacién, que es la de
la comprension de la imaginacién como proyeccién. Si pensamos la
imaginaciéon no en términos proyectivos, dejamos de entenderla
como esa idealidad interna que luego se pone en comun, podemos
pensarla como un acontecer entre. Es solo gracias a esa fricciéon de lo
que ocurre entre, que la imaginacién es posible. Y es ese entre el que
estd capturado. Yo creo que Bernard Stiegler tenia razén cuando
decia que uno de los problemas estructurales de nuestra época es
un problema de desarticulacién, y eso lo podemos pensar en
muchos niveles, incluso en cémo se reducen las zonas de

125



Un materialismo por inventar

indeterminacién o cémo se intenta borrar los espacios de conflicto.
Tenemos muy pocas metodologias para cuidar lo conflictivo que es
donde puede aparecer aquello otro, incluso aquello otro que todavia
no sabemos qué somos o qué podriamos ser.

Pensamos con la materia, que es materia que producimos entre
todas, quizds por eso W. Benjamin estaba tan interesado en la
basura, en lo que una cultura no puede asimilar, en eso que resta,
como lo estaba también Hilda Hilst o Clarice Lispector, con aquello
que de alguna manera excede, y en ese exceso, en ese exceso
informe, podria formar una consistencia diferente. En ese estar
implicados, en estar en esa situacién de distintas maneras con otros,
es donde de alguna manera ese proceso de imaginacion se abre y es
siempre un ser-con. Siempre que imaginamos, imaginamos a partir
de un contexto, de una historia, de todos los lugares con los que
hemos estado conectadxs. Y el pensamiento también es asi, por eso
es como un gran engafo pensar en términos de autoria. Son largas
y amplias, las criticas a la idea de autoria, pero ello no implica que
hayan alterado nuestros modos de hacer. No hay imaginacién sin
mundo, sin otres que nos desborden y que lleven mds alld de
nuestros limites, por eso es tan importante recordar que una
posibilidad se compone en comun.

126





