
PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA 

MATERIALIDAD DE LA BURBUJA 

POP, POP, POP: TOWARD A BUBBLE 

MATERIALITY 

Hebe Garibay -UAM1 
Luis Fernando Serna Covarrubias - UNAM2 

Resumen: 

Este texto tiene como objetivo la reflexión sobre la idea de la 
burbuja como categoría de lo mutable y lo continuo. A partir del 
concepto pneûma como algo que no es únicamente un elemento 
humano. Se elabora una lectura materialista del pneûma para poner 
en crisis sus nociones humanistas: pneûma como ecología. 

El concepto de burbuja deviene un objeto que desplaza la 
atención desde lo estrictamente humano hacia una contemplación 

1 es Licenciada en Historia del arte por el Centro de Cultura Casa Lamm y Maestra 
en Humanidades y Ciencias Sociales, especializada en “Teorías Críticas” por la 
Universidad Autónoma Metropolitana (UAM). Sus intereses van sobre las 
relaciones “materiales vaporosas” que se entrelazan con la ficción. Correo 
electrónico: hebegaribay@gmail.com 
2 es candidato a doctor en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de 
México (UNAM), donde desarrolla una investigación sobre la (fa)ontología 
derridiana. Maestro en Filosofía por la Universidad de Paris 8 y Licenciado en 
Lengua y Literaturas Hispánicas por la UNAM. Sus temas de investigación son 
la ontología contemporánea, la materialidad de las corporalidades y la filosofía 
heredera de la deconstrucción. Correo electrónico: serna.loui@gmail.com 

Recibido 28-07-2025 – Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 24-45 – 
Aceptado 02-10-2025 

24



Garibay y Serna Covarrubias 

vital. Las burbujas –en sus diversas manifestaciones– se revelan 
como formas de conocimiento sensible, en las que se inscriben 
relaciones porosas que desdibujan los límites entre cuerpos y 
entornos. 

Palabras clave: burbuja – redondez – pneûma – vitalidad 

 

Abstract:  

This text seeks to engage in a critical reflection on the notion of 
the bubble as a conceptual category encompassing mutability and 
continuity. Grounded in the concept of pneûma –understood not 
solely as a human– it advances a materialist interpretation of pneûma 
that challenges its traditional humanist frameworks, framing it 
instead as an ecology. 

Within this framework, the concept of the bubble emerges as a 
central object of inquiry, redirecting attention from a strictly 
anthropocentric perspective toward a broader vitalist 
contemplation. In their manifold manifestations, bubbles reveal 
themselves as modes of sensuous knowledge, embodying porous 
relationalities that destabilize and dissolve rigid boundaries 
between bodies and their environments. 

Key words: bubble – roundness – pneûma – vitalism 

 

 

 

 

 

25



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

 

 

 

 

 

(Gaston Bachelard, Poética del espacio) 

 

0. ¿DÓNDE COMIENZA UNA BURBUJA?  

Más allá de su forma esférica y de su fugacidad visual, las 
burbujas arrojan a pensar en las relaciones geométricas que 
habitamos, algo que podría llamarse «la perspectiva redonda de las 
cosas». Tal redondez es una ilusión: un ideal teórico que tiene como 
premisa la esfera, una de las figuras que ha amparado el 
pensamiento binomial: dentro/fuera, interior/exterior, 
arriba/abajo, materialidad/inmaterialidad. Parece que la esfera da 
cuerpo al pensamiento, pues lo ordena de tal modo a que todo cabe 
dentro de ella.  

La frontera curva que define a la esfera encarna una tensión 
estructural: lo que divide también conecta; lo que encierra también 
preserva. Esta ambigüedad no es sólo conceptual, sino material. La 
estabilidad puede verse comprometida, de modo que es posible 
perturbar, en dos sentidos, a la esfera. La primera, sería exterior. De 
esta se tienen diversos ejemplos: meteoritos que ponen en riesgo a 
la Tierra, el dedo que puede transformar una esfera perfecta de 
plastilina, o el golpe fatal a la cáscara de algún huevo. Las hay 
además internas, como la explosión de las burbujas de agua a causa 
de calor, la implosión de las estrellas hasta convertirse en agujeros 
negros o sobreinflar un chicle con aliento hasta reventarlo.  

26



Garibay y Serna Covarrubias 

Junto a estas influencias externas, existe una amenaza menos 
visible pero igualmente inevitable: la perturbación interna. Aunque 
fatal, el peligro de hacer estallar a la esfera desde el interior ha sido 
pocas veces trabajado. Si tomamos la idea de que el pensamiento –
y la existencia– es una esfera, la explosión desde el interior se 
trataría de una auto-mutilación, parecida a las enfermedades 
autoinmunitarias. El pensamiento, se dice, no puede ser el enemigo 
del pensamiento.  

Las condiciones de posibilidad de la burbuja son dos: su 
superficie y el aire en su interior. El soplo que le infla puede tener 
un origen humano, animal o natural; por lo que aquí no interesa 
quién sopla al interior de la burbuja, sino más bien qué se sopla.3 A 
pesar de los diferentes nombres que se le puede dar –aliento, 
pneûma, aire, viento–, lo que se encuentra al interior de la burbuja es 
aéreo.  

En cuanto a la superficie de la burbuja, las materialidades son 
diversas. Cuando es producida por humanos, la materialidad más 
común es el jabón. Sin embargo, encontramos otros tipos de 
burbujas en la naturaleza: la espuma del mar, el agua hirviendo e, 
incluso, burbujas de baba en algunos animales. La superficie de 
estas burbujas tiene en común tres características: la transparencia, 
una aparente redondez y una fluidez acuática (el pleonasmo, en este 
caso, es importante).  

La diferencia de la burbuja con otro tipo de objetos redondos 
y llenos de aire está, entonces, en la membrana que rodea a la 
burbuja. Los globos, por ejemplo, son plásticos y su desaparición no 

 
3 Se pretende que el desplazamiento del quién al qué tenga una repercusión 
ontológica, lo que quiere decir que se pensará en nociones fuera de un sujeto 
sustancial. Así, la importancia no está en que sea un humano quien sople a la 
burbuja, sino la materialidad que se encuentra al interior. El paso de una 
subjetividad humana a una materia vibrante no tiene, entonces, repercusiones 
jerárquicas, sino al contrario: pensar en una materialidad ecológica de la burbuja 
establece en el qué un campo semántico más hospitalario.  

27



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

es radical, pues en lugar de una diseminación en partículas 
imperceptibles, el resto del globo no desaparece. El chicle es algo 
similar, pues, aunque se puede soplar aire para que se forme una 
membrana esférica en la boca, el chicle se ingiere de nuevo y 
termina, casi siempre, en la basura o en el estómago. Por último, 
tenemos superficies cuasi-esféricas como las del huevo o la placenta 
materna, las cuales no sólo resguardan aire al interior, sino también 
líquidos.4 Mientras un globo deja restos y un huevo conserva su 
cáscara tras romperse, la burbuja se fuga. 

 

1. MANTENIMIENTO DE UNA BURBUJA 

La burbuja condensa múltiples dualidades con particular 
claridad, quizá porque la tensión no solo se manifiesta en su forma, 
sino que está inscrita en la materialidad que la compone –aire, 
aliento, agua, jabón–. En cada burbuja se revela una vitalidad que 
no es meramente física, sino casi sensible. Más que objetos, las 
burbujas son sucesos. Emergencias materiales que encarnan 
relaciones: el soplo que las infla, la tensión superficial que las 
contiene, la gravedad que las arrastra o el viento que las dispersa.  

De cierta forma, la burbuja es una metáfora de la existencia 
misma: una forma que requiere un esfuerzo constante para 
sostenerse. Su esencia se manifiesta en una superficie visible, 
transparente y frágil, un umbral que convoca la paradoja de aquello 
que se mantiene solo a través de lo que lo amenaza. Así, la burbuja 

 
4 Con esta referencia nos deslindamos de la manera en que Peter Sloterdijk piensa 
en las burbujas, sobre todo en su texto Esferas I. Burbujas. Sloterdijk ve a las 
burbujas como una metáfora ética para pensar en la vida como una “formación 
de esferas” que parte de una individualidad, para pasar a ser una red de burbujas 
parecida a la espuma — de ahí que el último tomo de Esferas tenga como título 
Espuma. Así, aunque la filosofía de Sloterdijk se pueda pensar como una geometría 
vital (Sloterdijk, 1998:43), el tema de lo “vital” es distinto en esta investigación. 
Mientras que en Sloterdijk la esfera es sobre todo humana, en propuestas como la 
de Jane Bennet, esto no es así.  

28



Garibay y Serna Covarrubias 

desafía la noción de sustancia fija o permanente, acercándose más a 
la idea del evento que se despliega y se deshace al ritmo de las 
fuerzas que lo atraviesan. El mundo abierto5 –de una burbuja– no 
tiene fronteras, ni interiores ni exteriores, solo idas y venidas. Su 
transparencia es, paradójicamente, una forma de hacer visible lo 
invisible. Su manifestación sutil hace de cada burbuja una piel 
oscilante que no divide, sino que conecta. Esto describe un estado 
liminar, poroso y de frontera: zonas de tránsito que vibran y se dejan 
afectar por lo que las rodea.  

La tensión inherente a la burbuja se despliega a través de 
escalas y formas de vida, lo que revela su papel estructural en la 
organización del mundo. Desde las vesículas celulares que regulan 
el intercambio molecular en los organismos, hasta las atmósferas 
que rodean a los planetas. Entre estos extremos, aparecen burbujas 
vegetales, animales, tecnológicas y atmosféricas, todas definidas 
por el mismo principio: ser límites móviles que establecen una 
distinción provisional entre un adentro y un afuera. En todos los 
casos, la burbuja no se sostiene aisladamente, sino que su 
mantenimiento es un acto relacional, siempre dependiente de un 
entorno que la afecta y la sostiene. 

Los seres humanos también somos burbujas, cuerpos inflados 
por el aliento, tejidos por membranas porosas, sostenidos por 
equilibrios precarios. Los seres no se relacionan como formas 
cerradas, sino inmersas en los flujos del medio, por ejemplo, el 
proceso de respiración, es una transacción de aire vital (Ingold, 
2007:115), que ilustra cómo el cuerpo es una configuración abierta, 
afectada y afectable, que al respirar y transpirar intercambia 
continuamente con el mundo. La piel humana, como la de la 
burbuja, es un límite que no separa, sino que media. 

 
5 Tim Ingold usa el término mundo abierto para describir entornos dinámicos, 
donde las cosas no son objetos fijos, sino que se definen por sus relaciones y 
procesos. 

29



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

Otros intercambios entre cuerpos inflados son observables en 
la técnica del vidrio soplado, donde una burbuja se fija en el tiempo 
al insuflar aire en una masa de vidrio fundido, creando una cavidad 
que conserva y da forma al aliento. Lo que normalmente sería una 
burbuja pasajera, se convierte aquí en una estructura duradera. Este 
tipo de burbuja petrificada conserva su forma y volumen, y 
evidencia una relación: la interacción entre materia, aliento y aire. 
La fragilidad se transforma en solidez, el equilibrio inestable cede 
paso a un estado cristalizado y la forma se fija, impregnada con la 
memoria del gesto que la sostuvo, del aliento que le dio origen. 

 

2. VITALIDAD INTERIOR DE LA BURBUJA 

No hay vida sin aire. Aunque la premisa parece lógica, el aire 
ha sido marginalizado de las reflexiones filosóficas, no obstante, se 
trata de un elemento vital. En el mismo tono que Luce Irigaray, cabe 
preguntarse ¿por qué Descartes no pensó en un “respiro, luego 
soy”?6 La tendencia de la filosofía a la abstracción conceptual, ha 

 
6 Hay que pensar, por ejemplo, en la crítica que hace Luce Irigaray de la filosofía 
de Martin Heidegger en su texto L’oublie de l’air chez Martin Heidegger [El olvido del 
aire en Martin Heidegger]. En él, Irigaray elabora una crítica a la analítica del ser, 
pues a pesar de que pretende hacer una deconstrucción [Destruktion] de una 
ontología que no pone en cuestión al ente del ser, en ella no hay un 
cuestionamiento por la materialidad. Así, Irigaray parte del aire para 
preguntarse, ¿cómo pretende Heidegger pensar en una subjetividad y su finitud 
sin hablar del aire?. Escribe: “el aire está en el fundamento sin fondo de la 
metafísica, que viene a abismarla parte por parte. A difuminarla por todas partes. 
A hacer siempre elusivas y expansivas, comprensibles, elásticas… sus 
propiedades” [Rappeler que l'air est au fondement sans fond de la métaphysique 
revient à l'abîmer de part en part. A la flouer de partout. A rendre toujours 
fuyantes et expansibles, compressibles, élastiques... ses propriétés] (Irigaray, 
1983:13). Irigaray propone, así, una mirada materialista de la subjetividad que va 
más allá de la carne como fundamento de la corporalidad. El aire es un elemento 
que aparentemente se encuentra en el exterior de todo elemento. Sin embargo, 
como se verá con las nociones fisiológicas aristotélicas, el aire también se 
encuentra en el interior de las subjetividades vivas en forma de pneûma. Así, el 
aire se puede pensar como un elemento material que, además, rompe con el 
binomio interior/exterior.  

30



Garibay y Serna Covarrubias 

llevado a dejar de lado los elementos materiales que permiten la 
creación y la persistencia de la vida: no hay vida sin materia, aún y 
cuando ésta parezca incorpórea, como el aire.  

Bajo este esquema, la burbuja es un objeto–concepto que aísla 
el aire. Solo en apariencia, la burbuja contiene dos elementos: la 
membrana y el aire. Para diferenciar las dos materialidades aéreas 
de la burbuja (del interior y del exterior), se plantea un binomio 
conceptual: aliento/aire o vaho/viento. Tanto aliento como vaho 
resultan derrames que, en apariencia, son solamente humanos o 
exclusivos de los mamíferos. Para desplazar estas categorías, se 
puede recurrir a las palabras de Aristóteles para referirse al aire: ἀήρ 
(aḗr) y πνεύμα (pneûma). La traducción al español de ἀήρ es sencilla, 
pues se trata del aire tal y como lo conocemos; es decir, como un 
elemento de la naturaleza, junto con el fuego, el agua y la tierra; 
πνεύμα, al contrario, es de difícil traducción, pues se trata de un aire 
caliente con carga vital, por lo que pneûma se ha traducido como 
“aliento vital”, “respiración”, “viento”. 

La burbuja es una especie de materialización de la diferencia 
entre ambos tipos de aire. En las representaciones artísticas más 
tradicionales –por ejemplo, en el grabado de Chardin titulado Les 
bouteilles de savon– es un humano quien exhala para inflar la burbuja, 
por lo que el aire contenido en la burbuja es pneûmatico, en la medida 
en que aquel que “sopla” deja parte de su aliento. Esta acción tiene 
varias repercusiones simbólicas que, a lo largo del Renacimiento y 
del Barroco, fueron exploradas a profundidad: lo efímero de la vida, 
la contención del aliento como forma de pensamiento, la fragilidad 
de la memoria.  

Dentro de esta iconografía, el tema de la creación es 
significativo, ya que se liga el origen con el aliento. El paso del aire 
a penûma se encuentra como uno de los grandes fundamentos de la 
filosofía, como bien se lo puede constatar en el Génesis de la 
tradición cristiana y en la tradición cabalística, la ruah como soplo 

31



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

sin forma o “resonancia de un hueco” (Enaudeau, 1997:75). La 
repercusión de un “aliento vital” está tan arraigada en la historia de 
Occidente que el fundamento de la presencia se basa en el aire, y 
escribe Jacques Derrida a propósito: “El aire es el ápeiron de la 
fisiología presocrática, el tehiru de la Cábala, la posibilidad de la 
presencia, de la visibilidad, de la apariencia, de la voz, etc. «Aire» 
quiere decir esto, después aquello, etc” (Derrida, 1995:521). Con la 
fórmula “después aquello”, Derrida piensa en el aire como un 
elemento inmanente que se encuentra fundado en la propia 
tradición filosófica.  

La relación entre origen y pneûma en El aire y los sueños, se 
formula como el aire del alma y de la vida: “en esa vida imaginaria 
del aliento, nuestra alma es siempre nuestro último suspiro. Es un 
poco de alma que va a reunirse con el alma universal (Bachelard, 
2024:296),” entonces ¿dónde está el último suspiro de la naturaleza?, 
¿cuál es el aliento que exhala?, ¿se trata del “alma universal"?, ¿o de 
una burbuja en forma de lava volcánica o un tsunami? 

A diferencia de aḗr, pneûma tiene una connotación relacionada 
con la vitalidad y la creación. De ahí que en la fisiología hipocrática 
y galénica se haya visto al pneûma como el responsable de mantener 
con vida a los animales y al ser humano.7 Es tanta la importancia del 
pneûma dentro de la tradición de Occidente porque se cree es ahí 
donde se guarda y se mueve el alma (psyché), del que depende el 
bienestar corporal como el equilibrio de los vapores calientes y fríos 
del cuerpo. 

 
7 Otra manera de pensar en una vitalidad materialista sería un análisis de la 
fisiología hipocrática y galénica, que se basa en los spiritus que eran unas 
partículas que habitan los cuerpos para poder desarrollar funciones vitales y 
sensitivas. En Galeno, por ejemplo, existen tres tipos de spiritus: los animalis, vitalis 
y naturalis. Según él, tanto animales humanos como no-humanos contienen todos 
los tipos de spiritus, pero solo el ser humano desarrolla totalmente a los spiritus 
animalis, pues son los encargados de llevar las imágenes sensibles al cerebro y 
luego al corazón.  

32



Garibay y Serna Covarrubias 

Al inflar una burbuja con el aliento, el pneûma se contiene 
artificialmente dentro de una membrana fluida, manifestando la in-
corporalidad del pneûma en el agua. Entre lo acuático y lo gaseoso, 
la contención de pneûma mediante el agua no es novedad. Esta idea 
se encuentra en Aristóteles al referir que el esperma de los animales 
“está compuesto de aire innato y agua, y este aire innato es aire 
caliente [pneûma]: por lo tanto, es de naturaleza líquida puesto que 
está formado de agua” (Aristóteles, 1994b:138). Lo que recuerda que 
la función del esperma es dar vida, igual que el aliento vital la 
genera y sostiene. 

Hay burbujas que están hechas para ser contempladas. En el 
caso de la burbuja de jabón, su membrana proyecta una puesta en 
abismo: el reflejo del reflejo. A diferencia de un espejo, la inversión 
no solamente es horizontal, sino en todas direcciones, ya que el 
jabón provoca una difracción de la luz, por lo que los colores 
también cambian. Aunque vemos a través de ella, esa membrana de 
jabón provoca que el exterior se convierta en una anamorfosis,8 
como si solo lo que está al interior fuera aquello que se ha pensado 
como verdadero.  

La vida contemplativa no es pasividad, sino acción que 
convoca a la reflexión. La acción contemplativa herencia de 
Aristóteles podría ser aplicada a la noción de sensibilidad ecológica, 
ya que la contemplación aristotélica es una manera de aprender de 
los seres virtuosos que, según la Ética a Nicómaco, son nuestros 
amigxs. La vida contemplativa (βίος θεωρητικός) propuesta por 
Aristóteles se basa en las nociones tradicionales de “lo humano”: 
“Pues, mientras toda la vida de los dioses es feliz, la de los hombres 
lo es en cuanto que existe una cierta semejanza con la actividad 
divina; pero ninguno de los demás seres vivos es feliz, porque no 
participan, en modo alguno, de la contemplación” (Aristóteles, 

 
8 La anamorfosis como perspectiva curiosa produce un descentramiento de la 
esfericidad. 

33



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

1994a:227). Esta premisa excluye de la felicidad y de la 
contemplación a todo lo no-humano. Asimismo, resulta imposible 
para los humanos aprender de todo ser vivo que no sea humano, 
pues estos seres no tienen actividades que les lleven a una vida 
virtuosa; es decir, a la felicidad (εὐδαιμονία). 

Para pensar en la burbuja desde la contemplación es necesario 
un desplazamiento teórico que va desde una vida contemplativa 
aristotélica hasta una contemplación vital. Este desplazamiento 
debe pasar, necesariamente, por la materialidad, pues no se define 
a la burbuja por sus acciones. La contemplación de la burbuja es de 
carácter nihilista, en la medida en que se contempla el vacío — ¿qué 
hay dentro de la burbuja sino nada? 

La contemplación está en la membrana de la burbuja, la que, 
aunque en transparencia, se sabe que está ahí. La aparente 
transparencia de la membrana de la burbuja es una radicalidad 
material, no se trata ni de una materialidad espacial (la res extensa 
en Descartes), ni de una materialidad práctica, tal como en el 
materialismo histórico marxista. La materialidad aquí se define 
desde la vitalidad.  

El materialismo vital tiene su base ontológica en la materia 
vibrante, concepto con el que Bennet pretende deconstruir la idea 
de que la materia es pasiva, sorda, bruta e inerte. Dentro de la 
jerarquía de la materialidad, parece que hay materialidades más 
válidas que otras, como lo es la materia orgánica. El cuerpo de un 
ser vivo, por ejemplo, es más válido que la piedra, pues su 
materialidad no es estable, sino que cambia a lo largo del tiempo, 
pues está “viva”. Bennet escribe a propósito:  

 

Volveré una y otra vez sobre las figuras de la "vida" y la 
"materia", desestabilizándolas hasta que empiecen a parecer 
extrañas, más o menos como el modo en que una palabra habitual 

34



Garibay y Serna Covarrubias 

puede, al ser repetida, convertirse en un sonido extraño y sin 
sentido. En el espacio abierto por este extrañamiento puede 
comenzar a tomar forma una materialidad vital (Bennett, 2022: 9-
10).  

 

El extrañamiento de “la vida” y “la materia” no es más que la 
deconstrucción de las nociones que se le han dado a estos conceptos. 
La materialidad vital enseña que los seres vivos, tal y como los 
conocemos, tienen agenciamiento,9 y que la materialidad no es 
contraria a la vida, sino que hay una repercusión entre las 
materialidades del mundo. Eso que hace “vibrar” a la materia es la 
suma de toda la vitalidad que irradian los diferentes actantes –
minerales, vegetales, animales, humanos, fúngicos, acuáticos, 
aéreos, terrestres– y que logran modificar a las otras materialidades.  

 
9 Utilizamos la noción de “agenciamiento” como una forma de pensar en las 
repercusiones políticas que tienen los actantes unxs con otrxs. Con esto, se 
entiende que el concepto de “agencia” que utilizamos tiene dos herencias, por un 
lado, la de Deleuze y Guattari, para quienes el agenciamiento tiene que ver, tanto 
con desplazamiento ontológico del mundo hacia “otros mundos” (eso que llaman 
deterritorialización y reterritorialización), como con ir de lo individual a lo 
colectivo (o de lo molar a lo molecular, como ellos lo llaman). En Mil mesetas, 
Deleuze y Guattari escriben: “Un agenciamiento es precisamente ese aumento de 
dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a 
medida que aumenta sus conexiones. En un rizoma no hay puntos o posiciones, 
como ocurre en una estructura, un árbol, una raíz (Deleuze y Guattari, 2004:14).  

Por el otro lado, está Bruno Latour, quien desplaza la noción de “sujeto” 
por la de “actante” para pensar la fuerza de transformación que tiene una entidad, 
humana o no, hacia con otra entidad. Al tomar este concepto de la narratología, 
Latour enfatiza la manera en que un elemento puede ser transformado por otro 
dentro de las novelas. Por ejemplo, la voz narrativa puede ser un pueblo (como 
en el caso de Los recuerdos del porvenir) que tiene repercusiones en otros elementos, 
ya sean orgánicos, minerales, vegetales, cosas, etc. (Latour, 2005:84).  

Si pensamos en la burbuja, lo acuático y lo aéreo tendrían, entonces, 
agenciamiento, pues no solamente habitan un territorio en constante de-
territorialización (para utilizar el concepto deleuziano), sino que también tienen 
una propia narrativa: ¿qué nos cuenta el aire al interior de esa membrana? 

35



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

La vibración de la materia que repercute en otras entidades 
semeja lo que Deleuze y Guattari llamaron un “plano de 
inmanencia”, caracterizado como un territorio en el que se albergan 
distintos conceptos que van a desterritorializarse y 
reterritorializarse en forma rizomática. A propósito de la burbuja, 
las definiciones aéreas que Deleuze y Guattari están en el plano de 
inmanencia: “Los conceptos son el archipiélago o el esqueleto, más 
columna vertebral que cráneo, mientras que el plano es la respiración 
que envuelve estos isolats [cursivas por nosotrxs]” (Deleuze y 
Guattari, 2022:40). La imagen de la tierra (en este caso el 
archipiélago) como esfera, aunque aparenta solidez, en realidad, 
siempre está en cambio. La diferencia entre los conceptos y el plano 
de inmanencia es que, en éstos, hay una aparente estabilidad que 
permite que haya, por lo menos momentáneamente, una forma de 
asirlos. Al contrario, el plano de inmanencia en Deleuze y Guattari 
propone una fuga constante, lo cual hace que los conceptos, aunque 
territoriales, siempre estén en movimiento, de ahí la imagen aérea 
del plano de inmanencia.  

El planeta Tierra, en este sentido, sería una imagen con la que 
se podría ilustrar esta propuesta de Deleuze y Guattari, pues 
encontramos superficies terrestres –archipiélagos en forma de 
continentes– que están rodeados de aire. La burbuja, en este sentido, 
es una imagen útil para conceptualizar este plano de inmanencia, 
por su constante devenir, por su carácter aéreo y/o acuático. El aire 
en el interior de la burbuja nunca es estático, al ser aérea, parece que 
tiende a la sublevación.  

La imagen del niño que trata de tomar una burbuja de jabón 
en el cielo es poética y política. La burbuja flota y trata de irse al 
cielo, mientras que el niño trata de aprehenderla. Esto no es posible, 
ya sea porque la burbuja se escapa con gran velocidad, o porque al 
momento de tocarla, explota. La única manera de poder acariciarla 
sería mediante la mirada. La contemplación adquiere además una 

36



Garibay y Serna Covarrubias 

característica visual, una especie de tacto o caricia, como si el ojo se 
hiciera háptico.  

 

3. ONTOLOGÍA DE LO (IM)POSIBLE 

El materialismo vital de la burbuja aísla una parte del mundo 
que, aunque artificial, está enseñando algo.10 El aislamiento aéreo de 
la burbuja demuestra, por un lado, que existen seres vivos 
microscópicos (bacterias, virus, hongos) que tienen repercusiones 
no solamente con los animales humanos y no–humanos, sino con 
toda la materialidad de la tierra. Por otro lado, si la burbuja está 
hecha con aliento, los seres microscópicos que habitan el aire son 
una mezcla entre aquellos que nosotrxs expulsamos, con aquellos 
que habitaban, de por sí, el aire. 

La materialidad de la burbuja no se limita al aire interior 
(pneûma), sino también a su membrana. Aunque en la tradición 
filosófica, el prototipo de la burbuja ha sido humana, en la 
naturaleza hay numerosos casos, como el de las burbujas hechas por 
las belugas. Éstas son más que meros subproductos de su 
movimiento, pues son signos con un valor comunicativo específico; 
cuando una beluga nada o se agrupa, crea una perturbación visible 
en forma de burbuja que emerge de su cuerpo y asciende hacia la 
superficie del agua. Este fenómeno actúa como un medio visual de 

 
10 Se puede hacer una historia de la filosofía occidental basada en la enseñanza del 
buen vivir. Pensar en esta pedagogía de la virtud llevó a Derrida a escribir en 
Espectros de Marx: “quisiera aprender a vivir por fin” (Derrida, 1995:11). El “por fin” 
[enfin] se puede entender como el final de un camino y como el “aprender a vivir” 
para el final. Con esto, Derrida puntualiza que, pese a que la metafísica de la 
presencia ha tenido la tentativa por enseñarnos a “vivir”, no lo ha logrado –uno 
de los motivos, dice Derrida, es la poca reconciliación que la filosofía tiene con la 
finitud y con la muerte–. En términos de una sensibilidad ecológica, la burbuja 
nos puede enseñar algo sobre la vida, tanto en términos de la contingencia –como 
en las pinturas de vanitas en las que la burbuja representa lo efímero–, como de 
una necesidad inter-subjetiva de cohabitar con otras especies.  

37



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

comunicación que se utiliza para marcar presencia, coordinarse o 
señalar a otros miembros del grupo. Aquí las burbujas establecen 
una relación entre los cuerpos, mediada por el agua, el aliento y la 
vibración. 

Una comunicación mediante burbujas rompe con las nociones 
humanas del lenguaje que están basadas en la doble articulación y 
en el significado unívoco de las palabras. La burbuja de las belugas 
es una comunicación material basada en una especie de escritura 
ecológica, un trabajo deconstructivo en torno a la escritura como el 
que Jacques Derrida llevó a cabo en De la gramatología, y en La voz y 
el fenómeno, donde se percata de la marginalidad filosófica de la 
escritura que deriva en una marginalidad de la naturaleza. Mientras 
que la voz (es decir, la palabra hablada) se emparenta con los 
conceptos de presencia, vida, lo humano y la cultura, la escritura, al 
contrario, se encuentra del lado de la ausencia, la muerte, la cosa y 
la naturaleza.11 

Dentro de la metafísica de la presencia, el logos, entendido 
como lenguaje y verdad, se encuentra en la voz (palabra hablada), a 
diferencia de la apariencia y de la mentira, que estarían del lado de 
la escritura.12 En otros términos, se puede decir que la palabra 
hablada deja de lado su materialidad, pues lo que importa es el 
significado de la palabra y no el medio por el que se dice. En la 
escritura, al contrario, la materialidad va a ser lo más importante, 

 
11 Hablando de la escritura como huella, escribe Philippe Sollers en la 
“Introducción” de De la gramatología que: “El pensamiento de la huella es así 
"anterior", como diferencia, a la distinción (cultivada) entre naturaleza y cultura, 
animalidad y humanidad, etc. No es anterior a la naturaleza misma, a la 
animalidad misma, sino a lo que de ellas es tolerado para que sea posible hablar” 
(cit. en Derrida, 1971, p.XIII). Así, la jerarquía que piensa en el ser humano como 
un “más allá” de lo animal es un pensamiento cultivado y alimentado por una 
tradición que tiene como fundamento al ser humano.  
12 Hay que recordar que, para Derrida, la “metafísica de la presencia” es una 
manera de nombrar a la tradición filosófica que se fundamenta en las nociones 
que engloban el “estar presente”; es decir, el ahora, el aquí, lo vivo, la verdad…  

38



Garibay y Serna Covarrubias 

pues ahí se juega su durabilidad, la legibilidad y la correcta 
transmisión del significado.  

La comunicación material de las belugas es una escritura con la 
cualidad de inscripción. Para que haya escritura es necesario, por un 
lado, un soporte en el que haya fuerza para su modificación y, por 
el otro, un elemento que posibilite la modificación de ese soporte. 
Pero ¿cómo se puede inscribir en la burbuja?, ¿se inscribe sobre, 
dentro, fuera, a, hacia, o en la burbuja? Se trata de una frágil 
membrana que como huella está destinada a la diseminación, lo que 
tiene las repercusiones ontológicas de una escritura ecológica. 

En un primer momento, se constata que el soporte de la 
burbuja es demasiado frágil, pues la idea común que se tiene de ellas 
es que, tan solo al tocarlas, explotan. Entre menos sólido sea un 
soporte, es más resistente a la inscripción. La membrana de las 
burbujas se vuelve un caso especial para hablar de su materialidad. 
La membrana de la burbuja es acuática, lo que conlleva una 
elasticidad que dificulta la inscripción, pues el agua se adapta al 
espacio. Por otro lado, la membrana es transparente, lo que permite 
una visión, tanto del interior, como del exterior, además hay 
protuberancias en ella, lo cual rompe con la idealización de una 
burbuja perfecta. Por último, se puede decir que la membrana de la 
burbuja es permeable.  

Como se percibe en las características anteriores, la membrana 
de la burbuja no es estable, sino todo lo contrario. La permeabilidad 
y la impermeabilidad es una diferencia que re-marca esta 
característica, y señala una diferencia material, una tensión entre lo 
que se cierra y lo que se abre al mundo. En su fragilidad, la burbuja 
revela la impermeabilidad como una falacia; el mundo no es un 
espacio sellado, sino un campo de flujos que atraviesan todo lo que 
lo compone. La membrana de la burbuja, aunque aparentemente 
definida, es en realidad un umbral poroso, permeable a la 
contaminación. La membrana de la burbuja, aunque parece lisa, en 

39



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

realidad tiene porosidades que son producto de las inscripciones 
que están sobre ella. Si en la historia de la filosofía la burbuja ha sido 
pensada como metonimia del mundo, no por su forma esférica, sino 
por los poros que se hacen evidentes en los momentos de grandes 
crisis climáticas, como cuando la capa de ozono es perforada y 
vulnerada.  

Que la condición de existencia de la burbuja sea su membrana 
y que esta membrana tenga porosidades tiene repercusiones 
ontológicas importantes. Como soporte perforado, y siguiendo el 
concepto de subjectil de Derrida (herencia de Antonin Artaud), el 
subjectum de una pintura, a diferencia de las categorías pictóricas 
tradicionales, se encuentra perforado, es “una suerte de piel, 
agujerada de poros” (Derrida 2011:102).13 

Que la membrana de la burbuja pueda ser subjectil permite 
romper con la idealización de una burbuja lisa. Se podría decir que 

 
13 Hay que recordar que, en francés, la palabra piel [peau] se diferencia 
fenomenológicamente de la carne [chair]. La fenomenología, sobre todo la de 
Husserl y Merleau-Ponty, basan su reflexión ontológica sobre una subjetividad 
trascendental que se basa en un sujeto de “carne [chair] y hueso” que interactúa 
con el mundo. Es aquí donde entra la diferencia entre un cuerpo vivo y un cuerpo 
vivido. En palabras de Marcela Venebra: “El cuerpo vivo no es el cuerpo 
biológico, ni la carne designa la materialidad del cuerpo, aunque la implica —a 
través del impulso—. El cuerpo vivo en el más amplio sentido describe lo mismo 
un nenúfar que un mixomiceto o un paquidermo, un cuerpo vivo es un cuerpo 
viviente, funcional o vitalmente enlazado a un entorno de otros vivientes y de 
objetos físicos no vivos [...] Las cosas vivas crecen, nacen y mueren a diferencia 
de las cosas no vivas. Ahora bien. Entre los cuerpos vivos podemos reconocer la 
más precisa esfera de nuestra experiencia como cuerpos además de vivos, 
vividos” (Venebra, 2018:112). Con este análisis, queda claro que, para Husserl, 
toda subjetividad no-humana es una subjetividad no vivida, aunque sí haya una 
relación con los otros cuerpos vivos. Un vitalismo vibrante rompe con esta idea, 
pues se basa en que existe siempre una relación vibrante de los cuerpos a partir de 
su materialidad.  
 De ahí que sea importante el tema de la piel, pues es el primer contacto 
con el mundo. Se puede decir que, mientras la carne [chair] constituye a priori toda 
subjetividad, la piel es el límite que tiene con el mundo: ahí donde la subjetividad 
puede relacionarse con él. En el caso de la burbuja, la piel no se trata de un límite 
inquebrantable, sino un lugar donde es posible transitar del interior al exterior.  

40



Garibay y Serna Covarrubias 

esos poros dinamizan a la burbuja, entendiendo esto como la 
posibilidad de un paso (sobre todo aéreo) entre el adentro y el 
afuera de la burbuja. Unido con la transparencia de esa membrana, 
los poros permiten una crisis de las categorías interior/exterior. El 
límite, en este sentido, no es la membrana como tal, sino las 
aberturas que se encuentran en ella. En términos conceptuales, se 
podría decir que, con esos poros, se pone en crisis una materialidad 
inmanente, a propósito de Spinoza y Marx.  

Que sea posible un entrar y un salir de la burbuja implica la 
negociación de elementos o la contaminación que ocurre dentro. 
Aunque en apariencia una burbuja pueda ser aséptica, en realidad 
se trata de todo un ecosistema en el que conviven diferentes 
elementos que vibran unos con otros. La contaminación dentro de 
la burbuja no se entiende como una pérdida de pureza, sino como 
un proceso de interacción fecunda. Esta interacción es lo que 
sostiene la vitalidad misma de la burbuja. La vitalidad, entonces, no 
es la propiedad de un ser aislado, sino el resultado de su exposición 
a lxs otros. 

Este desplazamiento ontológico vibra en la categoría de 
subjectil, neologismo que une a las palabras sujeto [sujet], proyectil 
[projectile] y subjetividad [subjectivité]: “Un subjectil no es un sujeto, 
mucho menos lo subjetivo, tampoco es el objeto, pero justamente 
¿qué y la cuestión del «qué» guardan un sentido para lo que se 
encuentra entre esto o aquello, sea lo que sea? El entremetimiento de un 
subjectil, en esta cuestión de diseño a mano, en esta maniobra o estos 
tejemanejes, he ahí quizá lo que importa” (Derrida 2011:22). Se 
podría leer esta fórmula en términos materialistas, estableciendo 
que la diferencia entre una “cosa” y un “sujeto” no está, en realidad, 
en la conciencia, sino en la agencia que tienen en el mundo. Que el 
subjectil permita una entre-posición, hace posible una ontología que 
dentro de una metafísica de la presencia es imposible. Con esto, se 
quiere decir que la categoría de subjetividad se expande, en 

41



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

vibraciones, con sujetos humanos, no-humanos, animales, 
vegetales, minerales, acuáticos… 

La (im)posibilidad de la que se habla no está del lado del “no 
ser”, como tradicionalmente se podría pensar. Se habla de 
(im)posibilidad en la medida en que eso que hacer al ser “es” se 
vuelve, al mismo tiempo, su posibilidad de dejar de ser. En el caso 
del subjectil, las perforaciones pueden expandirse a tal punto en que 
rompen por completo la superficie. Dicho de otro modo: la 
condición de posibilidad del subjectil (los poros) es, al mismo 
tiempo, lo que posibilita su destrucción. Como la burbuja aísla parte 
del mundo dentro de ella, la porosidad permite que haya un “ir y 
venir” que, en términos teóricos, es un “más allá” y un “más acá”. 
La contaminación se da tanto en un nivel teórico y, sobre todo, 
material. Que el aire sea capaz de entrar y salir de la burbuja 
significa que hay flujos vibrantes de elementos que interactúan unos 
con otros.  

Ese flujo aéreo de la burbuja deviene en una ontología 
(im)posible en la medida en que no es posible una idealización 
teórica de lo que está dentro y fuera, pues siempre habrá una 
contaminación. Las bacterias, hongos, virus, oxígeno y todas las 
demás partículas están en constante agenciamiento con otros 
elementos y esto hace que nunca sean los mismos.  

Una tentativa por escribir sobre la membrana de la burbuja 
termina en una aparente desaparición de ella. Parece que lo 
(im)posible tuvo tal fuerza que la destruyó para siempre. La burbuja 
continúa con un subjectil más elástico: el aire. Escribir sobre y con el 
aire se vuelve una forma de elaborar vibraciones que nos llegan a 
todxs.  

 

42



Garibay y Serna Covarrubias 

De este modo, el mundo se formó en un todo autocontenido, 
con el elemento cósmico más fluido sirviendo como su corteza 
sólida. 

¿De qué otro modo se podría encerrar el aire, sino 
utilizándolo él mismo como envoltorio? Un procedimiento inverso 
pudo tener lugar, para prevenir así la aporía, incluida la 
determinación del lugar.  

Lo que se escapa a la limitación se convierte en el límite 
mismo. Y allí donde el ser se da todavía bajo la forma de 
fenómenos físicos sensibles –en el mundo griego–, el soporte 
material del apeiron se constituye en peiras (Irigaray 1983: 22) 

 

El aire como fundamento filosófico por excelencia se encuentra 
en un límite tan elástico que parece imposible de pensarse. La 
ecología vibrante de la burbuja posibilita pensar en ese “escape del 
límite” que difiere y se convierte en el límite mismo. El ser humano 
no tendría por qué ser un límite, sino un pequeño elemento que, al 
igual que otros, se encuentra en un mundo aéreo. El Universo que 
habitamos no es la Tierra, sino un ambiente lleno de aire.  

 

Bibliografía 

Aristóteles (1994a): Ética a Nicómaco, trad. Antonio Gómez Robledo, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

Aristóteles (1994b): Reproducción de los animales, trad. Ester Sánchez, 
España, Editorial Gredos.  

Bachelard, G. (2005): El agua y los sueños, trad. Dora Leenhardt, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

Bachelard, G. (1957): La poética del espacio, trad. Ernestina de 
Champourcin, México, Fondo de Cultura Económica. 

43



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

Bennett, J. (2022): Materia vibrante. Una ecología política de las cosas, 
trad. Maximiliano Gonnet, Buenos Aires, Caja Negra Editora. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2004): Mil Mesetas. Capitalismo y 
esquizofrenia, trad. José Vázquez Pérez y Umberto Eco, Valencia, Pre-
Textos, p. 14. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2022): ¿Qué es la filosofía?, trad. Thomas 
Kauf, Barcelona, Anagrama. 

Derrida, J. (1997): La diseminación, trad. José Martín Arancibia, 
España, Espiral.  

Derrida, J. (1995): Espectros de Marx, trad. José Miguel Alarcón y 
Cristina de Peretti, Madrid, Trotta. 

Derrida, J. (1971): De la gramatología, trad. Óscar del Barco y Conrado 
Ceretti, introducción de Philippe Sollers, Ciudad de México, Siglo 
XXI. 

Derrida, J. (2003): La voz y el fenómeno, trad. Francisco Peñalver, 
Valencia, Pre-Textos. 

Derrida, J. (2011): Forcenar al subjectil. Edición bilingüe, trad. Rafael 
Alejandro Castellanos y Bruno Mazzoldi, Colombia, Pontificia 
Universidad Javeriana.  

Enaudeau, C. (1999): La paradoja de la representación, trad. Jorge 
Piatigorsky, Buenos Aires, Paidós. 

Ingold, T. (2011): “Earth, Sky, Wind and Weather”, en Being Alive, 
Londres, Routledge, p. 115. 

Irigaray, L. (1983): L’oubli de l’air chez Heidegger, Paris, Éditions de 
Minuit, p. 22. 

44



Garibay y Serna Covarrubias 

Latour, B. (2005): Reensamblar lo social. Una introducción a la Teoría del 
Actor-Red, trad. María Teresa Gallego y Miguel Velasco, Buenos 
Aires, Manantial. 

Sloterdijk, P. (1998): Esferas I: Burbujas. Microesferología, trad. Isidoro 
Reguera, Madrid, Siruela. 

Venebra, M. (2018): “Husserl. Cuerpo propio y alienación”, en 
Investigaciones Fenomenológicas, n. 15, pp. 109–132. 

45




