PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA
MATERIALIDAD DE LA BURBUJA

Pop, POP, POP: TOWARD A BUBBLE
MATERIALITY

Hebe Garibay -UAM!
Luis Fernando Serna Covarrubias - UNAM?

Resumen:

Este texto tiene como objetivo la reflexion sobre la idea de la
burbuja como categoria de lo mutable y lo continuo. A partir del
concepto pnefima como algo que no es tnicamente un elemento
humano. Se elabora una lectura materialista del pneiima para poner
en crisis sus nociones humanistas: pneiima como ecologfa.

El concepto de burbuja deviene un objeto que desplaza la
atencion desde lo estrictamente humano hacia una contemplacién

'es Licenciada en Historia del arte por el Centro de Cultura Casa Lamm y Maestra
en Humanidades y Ciencias Sociales, especializada en “Teorias Criticas” por la
Universidad Auténoma Metropolitana (UAM). Sus intereses van sobre las
relaciones “materiales vaporosas” que se entrelazan con la ficciéon. Correo
electrénico: hebegaribay@gmail.com

% es candidato a doctor en Filosoffa por la Universidad Nacional Auténoma de
México (UNAM), donde desarrolla una investigaciéon sobre la (fa)ontologia
derridiana. Maestro en Filosofia por la Universidad de Paris 8 y Licenciado en
Lengua y Literaturas Hispanicas por la UNAM. Sus temas de investigacién son
la ontologia contempordnea, la materialidad de las corporalidades y la filosoffa
heredera de la deconstruccién. Correo electrénico: serna.loui@gmail.com

Recibido 28-07-2025 — Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 24-45 —
Aceptado 02-10-2025

24



Garibay y Serna Covarrubias

vital. Las burbujas —en sus diversas manifestaciones— se revelan
como formas de conocimiento sensible, en las que se inscriben
relaciones porosas que desdibujan los limites entre cuerpos y
entornos.

Palabras clave: burbuja — redondez — pnefima — vitalidad

Abstract:

This text seeks to engage in a critical reflection on the notion of
the bubble as a conceptual category encompassing mutability and
continuity. Grounded in the concept of pnefima —understood not
solely as a human- it advances a materialist interpretation of pneilma
that challenges its traditional humanist frameworks, framing it
instead as an ecology.

Within this framework, the concept of the bubble emerges as a
central object of inquiry, redirecting attention from a strictly
anthropocentric  perspective toward a broader vitalist
contemplation. In their manifold manifestations, bubbles reveal
themselves as modes of sensuous knowledge, embodying porous
relationalities that destabilize and dissolve rigid boundaries
between bodies and their environments.

Key words: bubble — roundness — pneiima — vitalism

25



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

o¢ 5 Tedo,
a,
Q
NS 2
JL

ue
9O fogg

=~
©
©
)
(o]
Y
<
. X
7 I

(Gaston Bachelard, Poética del espacio)

0. ;DONDE COMIENZA UNA BURBUJA?

Mas alld de su forma esférica y de su fugacidad visual, las
burbujas arrojan a pensar en las relaciones geométricas que
habitamos, algo que podria llamarse «la perspectiva redonda de las
cosas». Tal redondez es una ilusion: un ideal teérico que tiene como
premisa la esfera, una de las figuras que ha amparado el
pensamiento binomial: dentro/fuera, interior / exterior,
arriba/ abajo, materialidad /inmaterialidad. Parece que la esfera da
cuerpo al pensamiento, pues lo ordena de tal modo a que todo cabe
dentro de ella.

La frontera curva que define a la esfera encarna una tensiéon
estructural: lo que divide también conecta; lo que encierra también
preserva. Esta ambigiiedad no es sélo conceptual, sino material. La
estabilidad puede verse comprometida, de modo que es posible
perturbar, en dos sentidos, a la esfera. La primera, seria exterior. De
esta se tienen diversos ejemplos: meteoritos que ponen en riesgo a
la Tierra, el dedo que puede transformar una esfera perfecta de
plastilina, o el golpe fatal a la cdscara de algin huevo. Las hay
ademds internas, como la explosién de las burbujas de agua a causa
de calor, la implosién de las estrellas hasta convertirse en agujeros
negros o sobreinflar un chicle con aliento hasta reventarlo.

26



Garibay y Serna Covarrubias

Junto a estas influencias externas, existe una amenaza menos
visible pero igualmente inevitable: la perturbacién interna. Aunque
fatal, el peligro de hacer estallar a la esfera desde el interior ha sido
pocas veces trabajado. Si tomamos la idea de que el pensamiento —
y la existencia— es una esfera, la explosiéon desde el interior se
tratarfa de una auto-mutilacién, parecida a las enfermedades
autoinmunitarias. El pensamiento, se dice, no puede ser el enemigo
del pensamiento.

Las condiciones de posibilidad de la burbuja son dos: su
superficie y el aire en su interior. El soplo que le infla puede tener
un origen humano, animal o natural; por lo que aqui no interesa
quién sopla al interior de la burbuja, sino mds bien gué se sopla.* A
pesar de los diferentes nombres que se le puede dar —aliento,
pnetima, aire, viento—, lo que se encuentra al interior de la burbuja es
aéreo.

En cuanto a la superficie de la burbuja, las materialidades son
diversas. Cuando es producida por humanos, la materialidad mds
comun es el jabén. Sin embargo, encontramos otros tipos de
burbujas en la naturaleza: la espuma del mar, el agua hirviendo e,
incluso, burbujas de baba en algunos animales. La superficie de
estas burbujas tiene en comun tres caracteristicas: la transparencia,
una aparente redondez y una fluidez acudtica (el pleonasmo, en este
caso, es importante).

La diferencia de la burbuja con otro tipo de objetos redondos
y llenos de aire estd, entonces, en la membrana que rodea a la
burbuja. Los globos, por ejemplo, son pldsticos y su desaparicién no

’ Se pretende que el desplazamiento del quién al qué tenga una repercusion
ontolégica, lo que quiere decir que se pensard en nociones fuera de un sujeto
sustancial. Asi, la importancia no estd en que sea un humano quien sople a la
burbuja, sino la materialidad que se encuentra al interior. El paso de una
subjetividad humana a una materia vibrante no tiene, entonces, repercusiones
jerarquicas, sino al contrario: pensar en una materialidad ecoldgica de la burbuja
establece en el qué un campo semdntico mds hospitalario.

27



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

es radical, pues en lugar de una diseminacién en particulas
imperceptibles, el resto del globo no desaparece. El chicle es algo
similar, pues, aunque se puede soplar aire para que se forme una
membrana esférica en la boca, el chicle se ingiere de nuevo y
termina, casi siempre, en la basura o en el estémago. Por udltimo,
tenemos superficies cuasi-esféricas como las del huevo o la placenta
materna, las cuales no sélo resguardan aire al interior, sino también
liquidos.* Mientras un globo deja restos y un huevo conserva su
cdscara tras romperse, la burbuja se fuga.

1. MANTENIMIENTO DE UNA BURBUJA

La burbuja condensa multiples dualidades con particular
claridad, quiza porque la tensién no solo se manifiesta en su forma,
sino que estd inscrita en la materialidad que la compone —aire,
aliento, agua, jabén—. En cada burbuja se revela una vitalidad que
no es meramente fisica, sino casi sensible. Mds que objetos, las
burbujas son sucesos. Emergencias materiales que encarnan
relaciones: el soplo que las infla, la tensién superficial que las
contiene, la gravedad que las arrastra o el viento que las dispersa.

De cierta forma, la burbuja es una metédfora de la existencia
misma: una forma que requiere un esfuerzo constante para
sostenerse. Su esencia se manifiesta en una superficie visible,
transparente y fragil, un umbral que convoca la paradoja de aquello
que se mantiene solo a través de lo que lo amenaza. Asf, la burbuja

* Con esta referencia nos deslindamos de la manera en que Peter Sloterdijk piensa
en las burbujas, sobre todo en su texto Esferas I. Burbujas. Sloterdijk ve a las
burbujas como una metéfora ética para pensar en la vida como una “formacién
de esferas” que parte de una individualidad, para pasar a ser una red de burbujas
parecida a la espuma — de ahi que el dltimo tomo de Esferas tenga como titulo
Espuma. Asi, aunque la filosoffa de Sloterdijk se pueda pensar como una geometria
vital (Sloterdijk, 1998:43), el tema de lo “vital” es distinto en esta investigacion.
Mientras que en Sloterdijk la esfera es sobre todo humana, en propuestas como la
de Jane Bennet, esto no es asi.

28



Garibay y Serna Covarrubias

desafia la nocion de sustancia fija o permanente, acercindose mads a
la idea del evento que se despliega y se deshace al ritmo de las
fuerzas que lo atraviesan. El mundo abierto> —de una burbuja— no
tiene fronteras, ni interiores ni exteriores, solo idas y venidas. Su
transparencia es, paraddjicamente, una forma de hacer visible lo
invisible. Su manifestacién sutil hace de cada burbuja una piel
oscilante que no divide, sino que conecta. Esto describe un estado
liminar, poroso y de frontera: zonas de transito que vibran y se dejan
afectar por lo que las rodea.

La tension inherente a la burbuja se despliega a través de
escalas y formas de vida, lo que revela su papel estructural en la
organizacién del mundo. Desde las vesiculas celulares que regulan
el intercambio molecular en los organismos, hasta las atmosferas
que rodean a los planetas. Entre estos extremos, aparecen burbujas
vegetales, animales, tecnoldgicas y atmosféricas, todas definidas
por el mismo principio: ser limites mdviles que establecen una
distincién provisional entre un adentro y un afuera. En todos los
casos, la burbuja no se sostiene aisladamente, sino que su
mantenimiento es un acto relacional, siempre dependiente de un
entorno que la afecta y la sostiene.

Los seres humanos también somos burbujas, cuerpos inflados
por el aliento, tejidos por membranas porosas, sostenidos por
equilibrios precarios. Los seres no se relacionan como formas
cerradas, sino inmersas en los flujos del medio, por ejemplo, el
proceso de respiracién, es una transaccién de aire vital (Ingold,
2007:115), que ilustra cémo el cuerpo es una configuracién abierta,
afectada y afectable, que al respirar y transpirar intercambia
continuamente con el mundo. La piel humana, como la de la
burbuja, es un limite que no separa, sino que media.

5 Tim Ingold usa el término mundo abierto para describir entornos dindmicos,
donde las cosas no son objetos fijos, sino que se definen por sus relaciones y
procesos.

29



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

Otros intercambios entre cuerpos inflados son observables en
la técnica del vidrio soplado, donde una burbuja se fija en el tiempo
al insuflar aire en una masa de vidrio fundido, creando una cavidad
que conserva y da forma al aliento. Lo que normalmente serfa una
burbuja pasajera, se convierte aqui en una estructura duradera. Este
tipo de burbuja petrificada conserva su forma y volumen, y
evidencia una relacién: la interaccién entre materia, aliento y aire.
La fragilidad se transforma en solidez, el equilibrio inestable cede
paso a un estado cristalizado y la forma se fija, impregnada con la
memoria del gesto que la sostuvo, del aliento que le dio origen.

2. VITALIDAD INTERIOR DE LA BURBUJA

No hay vida sin aire. Aunque la premisa parece 16gica, el aire
ha sido marginalizado de las reflexiones filoséficas, no obstante, se
trata de un elemento vital. En el mismo tono que Luce Irigaray, cabe
preguntarse ;por qué Descartes no pensé en un “respiro, luego
soy”?¢ La tendencia de la filosofia a la abstraccién conceptual, ha

¢ Hay que pensar, por ejemplo, en la critica que hace Luce Irigaray de la filosofia
de Martin Heidegger en su texto L'oublie de I’air chez Martin Heidegger [El olvido del
aire en Martin Heidegger]. En él, Irigaray elabora una critica a la analitica del ser,
pues a pesar de que pretende hacer una deconstruccién [Destruktion] de una
ontologia que no pone en cuestién al ente del ser, en ella no hay un
cuestionamiento por la materialidad. Asi, Irigaray parte del aire para
preguntarse, ;cémo pretende Heidegger pensar en una subjetividad y su finitud
sin hablar del aire?. Escribe: “el aire estd en el fundamento sin fondo de la
metafisica, que viene a abismarla parte por parte. A difuminarla por todas partes.
A hacer siempre elusivas y expansivas, comprensibles, eldsticas... sus
propiedades” [Rappeler que l'air est au fondement sans fond de la métaphysique
revient a l'abimer de part en part. A la flouer de partout. A rendre toujours
fuyantes et expansibles, compressibles, élastiques... ses propriétés] (Irigaray,
1983:13). Irigaray propone, asi, una mirada materialista de la subjetividad que va
mads alld de la carne como fundamento de la corporalidad. El aire es un elemento
que aparentemente se encuentra en el exterior de todo elemento. Sin embargo,
como se verd con las nociones fisiolégicas aristotélicas, el aire también se
encuentra en el interior de las subjetividades vivas en forma de pneiima. Asi, el
aire se puede pensar como un elemento material que, ademds, rompe con el
binomio interior/exterior.

30



Garibay y Serna Covarrubias

llevado a dejar de lado los elementos materiales que permiten la
creacion y la persistencia de la vida: no hay vida sin materia, ain y
cuando ésta parezca incorpdrea, como el aire.

Bajo este esquema, la burbuja es un objeto—concepto que aisla
el aire. Solo en apariencia, la burbuja contiene dos elementos: la
membrana y el aire. Para diferenciar las dos materialidades aéreas
de la burbuja (del interior y del exterior), se plantea un binomio
conceptual: aliento/aire o vaho/viento. Tanto aliento como vaho
resultan derrames que, en apariencia, son solamente humanos o
exclusivos de los mamiferos. Para desplazar estas categorias, se
puede recurrir a las palabras de Aristételes para referirse al aire: drjp
(aér) y mvevpa (pneima). La traduccion al espafiol de drjp es sencilla,
pues se trata del aire tal y como lo conocemos; es decir, como un
elemento de la naturaleza, junto con el fuego, el agua y la tierra;
nvevua, al contrario, es de dificil traduccién, pues se trata de un aire
caliente con carga vital, por lo que pneilma se ha traducido como
“aliento vital”, “respiraciéon”, “viento”.

La burbuja es una especie de materializacién de la diferencia
entre ambos tipos de aire. En las representaciones artisticas mads
tradicionales —por ejemplo, en el grabado de Chardin titulado Les
bouteilles de savon—es un humano quien exhala para inflar la burbuja,
por lo que el aire contenido en la burbuja es pneiimatico, en la medida
en que aquel que “sopla” deja parte de su aliento. Esta accién tiene
varias repercusiones simbdlicas que, a lo largo del Renacimiento y
del Barroco, fueron exploradas a profundidad: lo efimero de la vida,
la contencién del aliento como forma de pensamiento, la fragilidad
de la memoria.

Dentro de esta iconografia, el tema de la creacién es
significativo, ya que se liga el origen con el aliento. El paso del aire
a peniima se encuentra como uno de los grandes fundamentos de la
filosoffa, como bien se lo puede constatar en el Génesis de la
tradicién cristiana y en la tradicién cabalistica, la ruah como soplo

31



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

sin forma o “resonancia de un hueco” (Enaudeau, 1997:75). La
repercusion de un “aliento vital” estd tan arraigada en la historia de
Occidente que el fundamento de la presencia se basa en el aire, y
escribe Jacques Derrida a propdsito: “El aire es el dpeiron de la
tisiologia presocrética, el tehiru de la Cdbala, la posibilidad de la
presencia, de la visibilidad, de la apariencia, de la voz, etc. «Aire»
quiere decir esto, después aquello, etc” (Derrida, 1995:521). Con la
férmula “después aquello”, Derrida piensa en el aire como un
elemento inmanente que se encuentra fundado en la propia
tradicion filoséfica.

La relacién entre origen y pneiima en El aire y los suefios, se
formula como el aire del alma y de la vida: “en esa vida imaginaria
del aliento, nuestra alma es siempre nuestro ultimo suspiro. Es un
poco de alma que va a reunirse con el alma universal (Bachelard,
2024:296),” entonces ;dénde estd el dltimo suspiro de la naturaleza?,
(cudl es el aliento que exhala?, ;se trata del “alma universal"?, ;o de
una burbuja en forma de lava volcanica o un tsunami?

A diferencia de aér, pneiima tiene una connotacidn relacionada
con la vitalidad y la creacién. De ahi que en la fisiologia hipocrdtica
y galénica se haya visto al pneilma como el responsable de mantener
con vida a los animales y al ser humano.” Es tanta la importancia del
pnefima dentro de la tradicién de Occidente porque se cree es ahi
donde se guarda y se mueve el alma (psyché), del que depende el
bienestar corporal como el equilibrio de los vapores calientes y frios
del cuerpo.

7 Otra manera de pensar en una vitalidad materialista serfa un andlisis de la
fisiologia hipocrdtica y galénica, que se basa en los spiritus que eran unas
particulas que habitan los cuerpos para poder desarrollar funciones vitales y
sensitivas. En Galeno, por ejemplo, existen tres tipos de spiritus: los animalis, vitalis
y naturalis. Segun él, tanto animales humanos como no-humanos contienen todos
los tipos de spiritus, pero solo el ser humano desarrolla totalmente a los spiritus
animalis, pues son los encargados de llevar las imédgenes sensibles al cerebro y
luego al corazoén.

32



Garibay y Serna Covarrubias

Al inflar una burbuja con el aliento, el pneiima se contiene
artificialmente dentro de una membrana fluida, manifestando la in-
corporalidad del pneiima en el agua. Entre lo acuatico y lo gaseoso,
la contencién de pneiima mediante el agua no es novedad. Esta idea
se encuentra en Aristételes al referir que el esperma de los animales
“estd compuesto de aire innato y agua, y este aire innato es aire
caliente [pnefimal: por lo tanto, es de naturaleza liquida puesto que
estd formado de agua” (Aristételes, 1994b:138). Lo que recuerda que
la funcién del esperma es dar vida, igual que el aliento vital la
genera y sostiene.

Hay burbujas que estdn hechas para ser contempladas. En el
caso de la burbuja de jabén, su membrana proyecta una puesta en
abismo: el reflejo del reflejo. A diferencia de un espejo, la inversiéon
no solamente es horizontal, sino en todas direcciones, ya que el
jabén provoca una difracciéon de la luz, por lo que los colores
también cambian. Aunque vemos a través de ella, esa membrana de
jabén provoca que el exterior se convierta en una anamorfosis,?
como si solo lo que estd al interior fuera aquello que se ha pensado
como verdadero.

La vida contemplativa no es pasividad, sino accién que
convoca a la reflexién. La accién contemplativa herencia de
Aristételes podria ser aplicada a la nocién de sensibilidad ecolégica,
ya que la contemplacién aristotélica es una manera de aprender de
los seres virtuosos que, segtin la Etica a Nicémaco, son nuestros
amigxs. La vida contemplativa (Bioc Oewpntikdc) propuesta por
Aristételes se basa en las nociones tradicionales de “lo humano”:
“Pues, mientras toda la vida de los dioses es feliz, la de los hombres
lo es en cuanto que existe una cierta semejanza con la actividad
divina; pero ninguno de los demads seres vivos es feliz, porque no
participan, en modo alguno, de la contemplacién” (Aristételes,

® La anamorfosis como perspectiva curiosa produce un descentramiento de la
esfericidad.

33



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

1994a:227). Esta premisa excluye de la felicidad y de la
contemplacién a todo lo no-humano. Asimismo, resulta imposible
para los humanos aprender de todo ser vivo que no sea humano,
pues estos seres no tienen actividades que les lleven a una vida
virtuosa; es decir, a la felicidad (evéatpovia).

Para pensar en la burbuja desde la contemplacién es necesario
un desplazamiento tedrico que va desde una vida contemplativa
aristotélica hasta una contemplacién vital. Este desplazamiento
debe pasar, necesariamente, por la materialidad, pues no se define
a la burbuja por sus acciones. La contemplacién de la burbuja es de
cardcter nihilista, en la medida en que se contempla el vacio — ;qué
hay dentro de la burbuja sino nada?

La contemplacién estd en la membrana de la burbuja, la que,
aunque en transparencia, se sabe que estd ahi. La aparente
transparencia de la membrana de la burbuja es una radicalidad
material, no se trata ni de una materialidad espacial (la res extensa
en Descartes), ni de una materialidad préctica, tal como en el
materialismo histérico marxista. La materialidad aqui se define
desde la vitalidad.

El materialismo vital tiene su base ontoldgica en la materia
vibrante, concepto con el que Bennet pretende deconstruir la idea
de que la materia es pasiva, sorda, bruta e inerte. Dentro de la
jerarquia de la materialidad, parece que hay materialidades mads
véalidas que otras, como lo es la materia orgénica. El cuerpo de un
ser vivo, por ejemplo, es mds valido que la piedra, pues su
materialidad no es estable, sino que cambia a lo largo del tiempo,

pues estd “viva”. Bennet escribe a proposito:

Volveré una y otra vez sobre las figuras de la "vida" y la
"materia", desestabilizdndolas hasta que empiecen a parecer
extrafias, mds o menos como el modo en que una palabra habitual

34



Garibay y Serna Covarrubias

puede, al ser repetida, convertirse en un sonido extrafio y sin
sentido. En el espacio abierto por este extrafiamiento puede
comenzar a tomar forma una materialidad vital (Bennett, 2022: 9-
10).

El extrafiamiento de “la vida” y “la materia” no es mds que la
deconstruccién de las nociones que se le han dado a estos conceptos.
La materialidad vital ensefia que los seres vivos, tal y como los
conocemos, tienen agenciamiento,” y que la materialidad no es
contraria a la vida, sino que hay una repercusién entre las
materialidades del mundo. Eso que hace “vibrar” a la materia es la
suma de toda la vitalidad que irradian los diferentes actantes —
minerales, vegetales, animales, humanos, tangicos, acudticos,
aéreos, terrestres—y que logran modificar a las otras materialidades.

? Utilizamos la nocién de “agenciamiento” como una forma de pensar en las
repercusiones politicas que tienen los actantes unxs con otrxs. Con esto, se
entiende que el concepto de “agencia” que utilizamos tiene dos herencias, por un
lado, la de Deleuze y Guattari, para quienes el agenciamiento tiene que ver, tanto
con desplazamiento ontoldgico del mundo hacia “otros mundos” (eso que llaman
deterritorializacién y reterritorializacién), como con ir de lo individual a lo
colectivo (o de lo molar a lo molecular, como ellos lo llaman). En Mil mesetas,
Deleuze y Guattari escriben: “Un agenciamiento es precisamente ese aumento de
dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a
medida que aumenta sus conexiones. En un rizoma no hay puntos o posiciones,
como ocurre en una estructura, un drbol, una raiz (Deleuze y Guattari, 2004:14).

Por el otro lado, estd Bruno Latour, quien desplaza la nocién de “sujeto”
por la de “actante” para pensar la fuerza de transformacién que tiene una entidad,
humana o no, hacia con otra entidad. Al tomar este concepto de la narratologia,
Latour enfatiza la manera en que un elemento puede ser transformado por otro
dentro de las novelas. Por ejemplo, la voz narrativa puede ser un pueblo (como
en el caso de Los recuerdos del porvenir) que tiene repercusiones en otros elementos,
ya sean orgdnicos, minerales, vegetales, cosas, etc. (Latour, 2005:84).

Si pensamos en la burbuja, lo acudtico y lo aéreo tendrian, entonces,
agenciamiento, pues no solamente habitan un territorio en constante de-
territorializacion (para utilizar el concepto deleuziano), sino que también tienen
una propia narrativa: ;qué nos cuenta el aire al interior de esa membrana?

35



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

La vibracién de la materia que repercute en otras entidades
semeja lo que Deleuze y Guattari llamaron un “plano de
inmanencia”, caracterizado como un territorio en el que se albergan
distintos  conceptos que van a desterritorializarse y
reterritorializarse en forma rizomadtica. A propdsito de la burbuja,
las definiciones aéreas que Deleuze y Guattari estdn en el plano de
inmanencia: “Los conceptos son el archipiélago o el esqueleto, mds
columna vertebral que crdneo, mientras que el plano es la respiracion
que envuelve estos isolats [cursivas por nosotrxs]” (Deleuze y
Guattari, 2022:40). La imagen de la tierra (en este caso el
archipiélago) como esfera, aunque aparenta solidez, en realidad,
siempre estd en cambio. La diferencia entre los conceptos y el plano
de inmanencia es que, en éstos, hay una aparente estabilidad que
permite que haya, por lo menos momentaneamente, una forma de
asirlos. Al contrario, el plano de inmanencia en Deleuze y Guattari
propone una fuga constante, lo cual hace que los conceptos, aunque
territoriales, siempre estén en movimiento, de ahi la imagen aérea
del plano de inmanencia.

El planeta Tierra, en este sentido, seria una imagen con la que
se podria ilustrar esta propuesta de Deleuze y Guattari, pues
encontramos superficies terrestres —archipiélagos en forma de
continentes— que estdn rodeados de aire. La burbuja, en este sentido,
es una imagen ttil para conceptualizar este plano de inmanencia,
por su constante devenir, por su cardcter aéreo y/o acuatico. El aire
en el interior de la burbuja nunca es estético, al ser aérea, parece que
tiende a la sublevacion.

La imagen del nifio que trata de tomar una burbuja de jabén
en el cielo es poética y politica. La burbuja flota y trata de irse al
cielo, mientras que el nifio trata de aprehenderla. Esto no es posible,
ya sea porque la burbuja se escapa con gran velocidad, o porque al
momento de tocarla, explota. La tinica manera de poder acariciarla
seria mediante la mirada. La contemplacién adquiere ademads una

36



Garibay y Serna Covarrubias

caracteristica visual, una especie de tacto o caricia, como si el ojo se
hiciera hdptico.

3. ONTOLOGIA DE LO (IM)POSIBLE

El materialismo vital de la burbuja afsla una parte del mundo
que, aunque artificial, estd ensefiando algo.'® El aislamiento aéreo de
la burbuja demuestra, por un lado, que existen seres vivos
microscépicos (bacterias, virus, hongos) que tienen repercusiones
no solamente con los animales humanos y no-humanos, sino con
toda la materialidad de la tierra. Por otro lado, si la burbuja esta
hecha con aliento, los seres microscépicos que habitan el aire son
una mezcla entre aquellos que nosotrxs expulsamos, con aquellos
que habitaban, de por si, el aire.

La materialidad de la burbuja no se limita al aire interior
(pnetima), sino también a su membrana. Aunque en la tradicién
filosofica, el prototipo de la burbuja ha sido humana, en la
naturaleza hay numerosos casos, como el de las burbujas hechas por
las belugas. Fstas son mds que meros subproductos de su
movimiento, pues son signos con un valor comunicativo especifico;
cuando una beluga nada o se agrupa, crea una perturbacién visible
en forma de burbuja que emerge de su cuerpo y asciende hacia la
superficie del agua. Este fenémeno actiia como un medio visual de

10Se puede hacer una historia de la filosofia occidental basada en la ensefianza del
buen vivir. Pensar en esta pedagogia de la virtud llevé a Derrida a escribir en
Espectros de Marx: “quisiera aprender a vivir por fin” (Derrida, 1995:11). El “por fin”
[enfin] se puede entender como el final de un camino y como el “aprender a vivir”
para el final. Con esto, Derrida puntualiza que, pese a que la metafisica de la
presencia ha tenido la tentativa por ensefiarnos a “vivir”, no lo ha logrado —uno
de los motivos, dice Derrida, es la poca reconciliacién que la filosoffa tiene con la
finitud y con la muerte—. En términos de una sensibilidad ecolégica, la burbuja
nos puede ensefiar algo sobre la vida, tanto en términos de la contingencia —como
en las pinturas de vanitas en las que la burbuja representa lo efimero—, como de
una necesidad inter-subjetiva de cohabitar con otras especies.

37



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

comunicacién que se utiliza para marcar presencia, coordinarse o
sefialar a otros miembros del grupo. Aqui las burbujas establecen
una relacién entre los cuerpos, mediada por el agua, el aliento y la
vibracion.

Una comunicaciéon mediante burbujas rompe con las nociones
humanas del lenguaje que estdn basadas en la doble articulacién y
en el significado univoco de las palabras. La burbuja de las belugas
es una comunicacion material basada en una especie de escritura
ecolégica, un trabajo deconstructivo en torno a la escritura como el
que Jacques Derrida llevé a cabo en De la gramatologia, y en La voz y
el fenémeno, donde se percata de la marginalidad filoséfica de la
escritura que deriva en una marginalidad de la naturaleza. Mientras
que la voz (es decir, la palabra hablada) se emparenta con los
conceptos de presencia, vida, lo humano y la cultura, la escritura, al
contrario, se encuentra del lado de la ausencia, la muerte, la cosa y
la naturaleza."

Dentro de la metafisica de la presencia, el logos, entendido
como lenguaje y verdad, se encuentra en la voz (palabra hablada), a
diferencia de la apariencia y de la mentira, que estarfan del lado de
la escritura.’ En otros términos, se puede decir que la palabra
hablada deja de lado su materialidad, pues lo que importa es el
significado de la palabra y no el medio por el que se dice. En la
escritura, al contrario, la materialidad va a ser lo mds importante,

"' Hablando de la escritura como huella, escribe Philippe Sollers en la

“Introduccién” de De la gramatologin que: “El pensamiento de la huella es asf
"anterior", como diferencia, a la distincién (cultivada) entre naturaleza y cultura,
animalidad y humanidad, etc. No es anterior a la naturaleza misma, a la
animalidad misma, sino a lo que de ellas es tolerado para que sea posible hablar”
(cit. en Derrida, 1971, p.XIII). Asi, la jerarquia que piensa en el ser humano como
un “maés alld” de lo animal es un pensamiento cultivado y alimentado por una
tradicién que tiene como fundamento al ser humano.

' Hay que recordar que, para Derrida, la “metafisica de la presencia” es una
manera de nombrar a la tradicién filoséfica que se fundamenta en las nociones
que engloban el “estar presente”; es decir, el ahora, el aqui, lo vivo, la verdad...

38



Garibay y Serna Covarrubias

pues ahi se juega su durabilidad, la legibilidad y la correcta
transmision del significado.

La comunicacién material de las belugas es una escritura con la
cualidad de inscripcion. Para que haya escritura es necesario, por un
lado, un soporte en el que haya fuerza para su modificacién y, por
el otro, un elemento que posibilite la modificaciéon de ese soporte.
Pero ;cémo se puede inscribir en la burbuja?, ;se inscribe sobre,
dentro, fuera, a, hacia, o en la burbuja? Se trata de una fragil
membrana que como huella esté destinada a la diseminacién, lo que
tiene las repercusiones ontoldgicas de una escritura ecolégica.

En un primer momento, se constata que el soporte de la
burbuja es demasiado fragil, pues la idea comun que se tiene de ellas
es que, tan solo al tocarlas, explotan. Entre menos sélido sea un
soporte, es mds resistente a la inscripcion. La membrana de las
burbujas se vuelve un caso especial para hablar de su materialidad.
La membrana de la burbuja es acudtica, lo que conlleva una
elasticidad que dificulta la inscripcién, pues el agua se adapta al
espacio. Por otro lado, la membrana es transparente, lo que permite
una visién, tanto del interior, como del exterior, ademds hay
protuberancias en ella, lo cual rompe con la idealizacién de una
burbuja perfecta. Por dltimo, se puede decir que la membrana de la
burbuja es permeable.

Como se percibe en las caracteristicas anteriores, la membrana
de la burbuja no es estable, sino todo lo contrario. La permeabilidad
y la impermeabilidad es una diferencia que re-marca esta
caracteristica, y sefiala una diferencia material, una tensién entre lo
que se cierra y lo que se abre al mundo. En su fragilidad, la burbuja
revela la impermeabilidad como una falacia; el mundo no es un
espacio sellado, sino un campo de flujos que atraviesan todo lo que
lo compone. La membrana de la burbuja, aunque aparentemente
definida, es en realidad un umbral poroso, permeable a la
contaminacién. La membrana de la burbuja, aunque parece lisa, en

39



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

realidad tiene porosidades que son producto de las inscripciones
que estdn sobre ella. Si en la historia de la filosofia la burbuja ha sido
pensada como metonimia del mundo, no por su forma esférica, sino
por los poros que se hacen evidentes en los momentos de grandes
crisis climdticas, como cuando la capa de ozono es perforada y
vulnerada.

Que la condicién de existencia de la burbuja sea su membrana
y que esta membrana tenga porosidades tiene repercusiones
ontolégicas importantes. Como soporte perforado, y siguiendo el
concepto de subjectil de Derrida (herencia de Antonin Artaud), el
subjectum de una pintura, a diferencia de las categorias pictéricas
tradicionales, se encuentra perforado, es “una suerte de piel,
agujerada de poros” (Derrida 2011:102)."

Que la membrana de la burbuja pueda ser subjectil permite
romper con la idealizacién de una burbuja lisa. Se podria decir que

B Hay que recordar que, en francés, la palabra piel [peau] se diferencia
fenomenolégicamente de la carne [chair]. La fenomenologia, sobre todo la de
Husserl y Merleau-Ponty, basan su reflexién ontolégica sobre una subjetividad
trascendental que se basa en un sujeto de “carne [chair] y hueso” que interacttia
con el mundo. Es aqui donde entra la diferencia entre un cuerpo vivo y un cuerpo
vivido. En palabras de Marcela Venebra: “El cuerpo vivo no es el cuerpo
bioldgico, ni la carne designa la materialidad del cuerpo, aunque la implica —a
través del impulso—. El cuerpo vivo en el mas amplio sentido describe lo mismo
un nentifar que un mixomiceto o un paquidermo, un cuerpo vivo es un cuerpo
viviente, funcional o vitalmente enlazado a un entorno de otros vivientes y de
objetos fisicos no vivos [...] Las cosas vivas crecen, nacen y mueren a diferencia
de las cosas no vivas. Ahora bien. Entre los cuerpos vivos podemos reconocer la
mds precisa esfera de nuestra experiencia como cuerpos ademds de vivos,
vividos” (Venebra, 2018:112). Con este andlisis, queda claro que, para Husser],
toda subjetividad no-humana es una subjetividad no vivida, aunque si haya una
relacién con los otros cuerpos vivos. Un vitalismo vibrante rompe con esta idea,
pues se basa en que existe siempre una relacion vibrante de los cuerpos a partir de
su materialidad.

De ahi que sea importante el tema de la piel, pues es el primer contacto
con el mundo. Se puede decir que, mientras la carne [chair] constituye a priori toda
subjetividad, la piel es el limite que tiene con el mundo: ahi donde la subjetividad
puede relacionarse con él. En el caso de la burbuja, la piel no se trata de un limite
inquebrantable, sino un lugar donde es posible transitar del interior al exterior.

40



Garibay y Serna Covarrubias

esos poros dinamizan a la burbuja, entendiendo esto como la
posibilidad de un paso (sobre todo aéreo) entre el adentro y el
afuera de la burbuja. Unido con la transparencia de esa membrana,
los poros permiten una crisis de las categorias interior/exterior. El
limite, en este sentido, no es la membrana como tal, sino las
aberturas que se encuentran en ella. En términos conceptuales, se
podria decir que, con esos poros, se pone en crisis una materialidad
inmanente, a propésito de Spinoza y Marx.

Que sea posible un entrar y un salir de la burbuja implica la
negociaciéon de elementos o la contaminacién que ocurre dentro.
Aunque en apariencia una burbuja pueda ser aséptica, en realidad
se trata de todo un ecosistema en el que conviven diferentes
elementos que vibran unos con otros. La contaminacién dentro de
la burbuja no se entiende como una pérdida de pureza, sino como
un proceso de interaccién fecunda. Esta interacciéon es lo que
sostiene la vitalidad misma de la burbuja. La vitalidad, entonces, no
es la propiedad de un ser aislado, sino el resultado de su exposicién
a Ixs otros.

Este desplazamiento ontolégico vibra en la categoria de
subjectil, neologismo que une a las palabras sujeto [sujet], proyectil
[projectile] y subjetividad [subjectivité]: “Un subjectil no es un sujeto,
mucho menos lo subjetivo, tampoco es el objeto, pero justamente
(qué y la cuestion del «qué» guardan un sentido para lo que se
encuentra entre esto o aquello, sea lo que sea? El entremetimiento de un
subjectil, en esta cuestion de disefio a mano, en esta maniobra o estos
tejemanejes, he ahi quizd lo que importa” (Derrida 2011:22). Se
podria leer esta férmula en términos materialistas, estableciendo
que la diferencia entre una “cosa” y un “sujeto” no estd, en realidad,
en la conciencia, sino en la agencia que tienen en el mundo. Que el
subjectil permita una entre-posicion, hace posible una ontologia que
dentro de una metafisica de la presencia es imposible. Con esto, se
quiere decir que la categoria de subjetividad se expande, en

41



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

vibraciones, con sujetos humanos, no-humanos, animales,
vegetales, minerales, acudticos...

La (im)posibilidad de la que se habla no estd del lado del “no
ser”, como tradicionalmente se podria pensar. Se habla de
(im)posibilidad en la medida en que eso que hacer al ser “es” se
vuelve, al mismo tiempo, su posibilidad de dejar de ser. En el caso
del subjectil, las perforaciones pueden expandirse a tal punto en que
rompen por completo la superficie. Dicho de otro modo: la
condicién de posibilidad del subjectil (los poros) es, al mismo
tiempo, lo que posibilita su destruccién. Como la burbuja aisla parte
del mundo dentro de ella, la porosidad permite que haya un “ir y
venir” que, en términos tedricos, es un “mads alld” y un “mads acd”.
La contaminacién se da tanto en un nivel tedrico y, sobre todo,
material. Que el aire sea capaz de entrar y salir de la burbuja
significa que hay flujos vibrantes de elementos que interactiian unos
con otros.

Ese flujo aéreo de la burbuja deviene en una ontologia
(im)posible en la medida en que no es posible una idealizacién
tedrica de lo que estd dentro y fuera, pues siempre habrd una
contaminacién. Las bacterias, hongos, virus, oxigeno y todas las
demds particulas estdn en constante agenciamiento con otros
elementos y esto hace que nunca sean los mismos.

Una tentativa por escribir sobre la membrana de la burbuja
termina en una aparente desaparicion de ella. Parece que lo
(im)posible tuvo tal fuerza que la destruy6 para siempre. La burbuja
contintia con un subjectil mds eléstico: el aire. Escribir sobre y con el
aire se vuelve una forma de elaborar vibraciones que nos llegan a
todxs.

42



Garibay y Serna Covarrubias

De este modo, el mundo se formé en un todo autocontenido,
con el elemento césmico mds fluido sirviendo como su corteza
solida.

(De qué otro modo se podria encerrar el aire, sino
utilizdndolo é]l mismo como envoltorio? Un procedimiento inverso
pudo tener lugar, para prevenir asi la aporia, incluida la
determinacién del lugar.

Lo que se escapa a la limitacién se convierte en el limite
mismo. Y alli donde el ser se da todavia bajo la forma de
fenémenos fisicos sensibles —en el mundo griego—, el soporte
material del apeiron se constituye en peiras (Irigaray 1983: 22)

El aire como fundamento filoséfico por excelencia se encuentra
en un limite tan eldstico que parece imposible de pensarse. La
ecologia vibrante de la burbuja posibilita pensar en ese “escape del
limite” que difiere y se convierte en el limite mismo. El ser humano
no tendrfa por qué ser un limite, sino un pequefio elemento que, al
igual que otros, se encuentra en un mundo aéreo. El Universo que
habitamos no es la Tierra, sino un ambiente lleno de aire.

Bibliografia

Aristételes (1994a): Etica a Nicémaco, trad. Antonio Gémez Robledo,
México, Fondo de Cultura Econémica.

Aristételes (1994b): Reproduccion de los animales, trad. Ester Sdnchez,
Espafia, Editorial Gredos.

Bachelard, G. (2005): El agua y los suefios, trad. Dora Leenhardt,
México, Fondo de Cultura Econémica.

Bachelard, G. (1957): La poética del espacio, trad. Ernestina de
Champourcin, México, Fondo de Cultura Econémica.

43



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

Bennett, J. (2022): Materia vibrante. Una ecologia politica de las cosas,
trad. Maximiliano Gonnet, Buenos Aires, Caja Negra Editora.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2004): Mil Mesetas. Capitalismo y
esquizofrenia, trad. José Vazquez Pérez y Umberto Eco, Valencia, Pre-
Textos, p. 14.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2022): ;Qué es la filosofia?, trad. Thomas
Kauf, Barcelona, Anagrama.

Derrida, J. (1997): La diseminacién, trad. José Martin Arancibia,
Espafia, Espiral.

Derrida, J. (1995): Espectros de Marx, trad. José Miguel Alarcon y
Cristina de Peretti, Madrid, Trotta.

Derrida, J. (1971): De la gramatologia, trad. Oscar del Barco y Conrado
Ceretti, introduccion de Philippe Sollers, Ciudad de México, Siglo
XXI.

Derrida, J. (2003): La voz y el fenémeno, trad. Francisco Penalver,
Valencia, Pre-Textos.

Derrida, J. (2011): Forcenar al subjectil. Edicién bilingiie, trad. Rafael
Alejandro Castellanos y Bruno Mazzoldi, Colombia, Pontificia
Universidad Javeriana.

Enaudeau, C. (1999): La paradoja de la representacion, trad. Jorge
Piatigorsky, Buenos Aires, Paidos.

Ingold, T. (2011): “Earth, Sky, Wind and Weather”, en Being Alive,
Londres, Routledge, p. 115.

Irigaray, L. (1983): L'oubli de I'air chez Heidegger, Paris, Editions de
Minuit, p. 22.

44



Garibay y Serna Covarrubias

Latour, B. (2005): Reensamblar lo social. Una introduccién a la Teoria del
Actor-Red, trad. Maria Teresa Gallego y Miguel Velasco, Buenos
Aires, Manantial.

Sloterdijk, P. (1998): Esferas I: Burbujas. Microesferologia, trad. Isidoro
Reguera, Madrid, Siruela.

Venebra, M. (2018): “Husserl. Cuerpo propio y alienacién”, en
Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, pp. 109-132.

45





