
Año IV, Nro 2, primavera 2025

Materialismos





 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN: 2953-4089 

https://www.estudiosposthumanos.com.ar/ 

 
Diseño Web 

Valeria Gonzalez 
 

Diseño de Tapa 
Sol Pinazo 

 
Obra de Tapa 

Memento Buschfire #1 
Photograph, 2023 

por Fiona Henderson 
 

 



Año IV, Nro. 2, primavera de 2025



Equipo Editorial 

Dirección 

Gabi Balcarce 

Co-Dirección 

Andrea Torrano 

Juan Pablo Sabino 

Secretaría 

Sofía Raggio 

Tomás Stöck 

Comité Académico 

Malena Nijensohn, Micaela Anzoátegui, Agustina Wetzel, Ana 
Sorín, María Teresa García Bravo, Ana Asprea, Mariano Dorr, María 
Belén Ballardo, Juan Pablo Espínola, Juliana Robles de la Pava, 
Laura Royán, Facundo C. Rocca y Valeria González. 

Comité Científico Asesor 

Alexandra Navarro (Universidad de La Plata, Argentina), Anahí 
Gabriela González (Universidad Nacional de San Juan, Argentina), 
Andrés Vaccari (Universidad Nacional de Río Negro, Argentina), 
Cassiana Lopes Stephan (Universidad Federal de Paraná, Brasil), 
Çağdaş Dedeoğlu (Yorkville University, Canadá), Daniel Dei 
(Universidad Nacional de Lanús, Argentina), Diego Parente 
(Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina), Emmanuel 
Biset (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), Elsa Astrid 
Ulloa Cubillos (Universidad Nacional de Colombia), Fabio A. G. 
Oliveira (Universidad Federal Fluminense, Brasil), Fabián Ludueña 
Romandini (Universidad de Buenos Aires-UADE, Argentina), 
Flavia Costa (Universidad de Buenos Aires, Argentina), Francesca 



Ferrando (New York University, Estados Unidos), Gabriela Méndez 
Cota (Universidad Iberoamericana de México), Germán Prósperi 
(Universidad Nacional de La Plata, Argentina), Helen Torres, 
Hernán Borisonik (Universidad Nacional de San Martín, 
Argentina), Laura Llevadot (Universitat Barcelona, España), 
Macarena Marey (Universidad de Buenos Aires, Argentina), María 
Marta Adreatta (Universidad Nacional de Córdoba, Argentina), 
Michaela Fiserova (Metropolitní Univerzita Praha, República 
Checa), Mónica B. Cragnolini (Universidad de Buenos Aires, 
Argentina), Nikoleta Zampaki (National and Kapodistrian 
University of Athens, Grecia), Pablo Pachilla (Universidad de 
Buenos Aires, Argentina), Peggy Karpouzou (National and 
Kapodistrian University of Athens, Grecia), Silvana Vignale 
(Universidad Nacional de Cuyo, Argentina), Silvina Pezzeta 
(Universidad Nacional de Rosario, Argentina), Solange Camauër 
(Universidad de Buenos Aires y Universidad Torcuato di Tella, 
Argentina), y Víctor Krebs (Pontificia Universidad Católica del 
Perú). 

 



ÍNDICE 

Editorial 8 

Artículos  

SINTONÍA, O RECONOCER LO QUE NO PARECE 

EXTRAORDINARIO 
14 

Daina Pupkevičiūtė  

PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA MATERIALIDAD DE LA 

BURBUJA 
24 

Hebe Garibay y Luis Fernando Serna Covarrubias  

ENSAYO DE METABOLISMO DIALÉCTICO.  
DE LA AUTONOMÍA BIOLÓGICA AL METABOLISMO SOCIAL DEL 
CAPITAL 

46 

Facundo Nahuel Martín 
 

 

NOTAS SOBRE LA MATERIA DEL PUEBLO EN PIER PAOLO 

PASOLINI 
80 

Natalia Taccetta  

UN MATERIALISMO POR INVENTAR. 106 
ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERÓN 
por Gabi Balcarce y Juliana Robles de la Pava 
 

 

Reseñas 130 
 

 



EDITORIAL 

Si algo nos han enseñado la historia de la filosofía y de las 
prácticas estéticas es que el materialismo es siempre múltiple. La 
exigencia es, entonces, desplazar primero el singular 
“materialismo” por la forma plural “materialismos”. Este número 
de la revista Estudios Posthumanos – Materialismos expone 
precisamente esa pluralidad, donde lo que converge es la 
importancia de explorar perspectivas postantropocéntricas que nos 
permitan considerar otras escalas y sensibilidades ofrecidas por un 
repertorio de asuntos acuciantes para la reflexión en estos tiempos 
que corren. 

En su Terminología Filosófica, Theodor W. Adorno señalaba de 
manera enfática la divergencia que atravesaba lo que se 
denominaba materialismo. Desde el fisicalismo antiguo, hasta el 
modelo del pensamiento teórico físico moderno, pasando por el 
materialismo dialéctico marxista —que no ha dejado de suscitar 
lecturas—, este número, sin duda, tampoco es la excepción. 

Las concepciones de Adorno, formuladas a principios de la 
década de 1960, se continúan hasta nuestros días, aunque muchas 
otras inflexiones han irrumpido en el universo de los materialismos. 
Uno de los ejes centrales de estas discusiones pasa por considerar la 
agentividad de la materia, ampliamente descrita por autorxs en lo 
que se ha denominado “nuevos materialismos”. Desde las agendas 
académicas del Norte Global, estas perspectivas han generado un 
impulso transformador, no solo en los ámbitos ético, político, 
ontológico y epistemológico, sino también en la estética y la teoría 
del arte. 

Uno de los aportes centrales de estas perspectivas ha sido 
repensar la materia como multiplicidad, tramada en una intra-
actividad dinámica. Esta forma de concebir la materia ha dado un 
nuevo cariz a las tradiciones materialistas, poniendo el foco en la 

8



corporeidad y la capacidad de distintas formas de existencia 
material. 

Desde América del Sur, la relevancia de los materialismos 
salta a la vista: no solo en las tradiciones del materialismo marxiano, 
sino también en las lecturas de los materialismos posthumanos, que 
han desatado incontables modos de leer, interpretar y relacionarse 
con el universo de materiales estéticos. 

La noción de imaginación material propuesta por Andrea Soto 
Calderón y articulada a través de una geografía mixturada como la 
de América Latina, da cuenta de que los materialismos pueden 
decirse de múltiples formas y, aunque herederxs de una tradición, 
su valor reside en generar vínculos y amistades conceptuales 
insospechadas. En un ir y venir por territorios conceptuales y 
expresivos, las formas en que los materialismos se encarnan en 
nuestro presente exceden cualquier clasificación. 

Terry Eagleton lo señala con cierto recelo respecto al 
materialismo vitalista de filosofías como las de Epicuro, Nietzsche, 
Bergson y Deleuze, así como de sus herencias en lo que él denomina 
el “carácter pseudometafísico” de los nuevos materialismos, y del 
exceso o resto derridiano que resuena con estas orientaciones. En 
contraste con esta mirada, diversas propuestas regionales han 
señalado cómo estas herencias resultan fundamentales para pensar, 
desde una perspectiva situada, nuevos y otros problemas que 
configuran las inflexiones críticas del siglo XXI. Vale la pena 
destacar el papel central que han tenido los Cuadernos Materialistas 
de la Colectiva Materia en Argentina, así como el trabajo Pós-
humano, novos materialismos e linguagem de Atilio Butturi Junior, 
Marcelo Buzato y Nathalia Muller Camozzato, en Brasil. A ellos se 
suman muchos otros dossiers y publicaciones que han contribuido 
de manera excepcional a repensar la materia, los materialismos y la 
materialidad en nuestros escenarios latinoamericanos.  

Los trabajos aquí reunidos nos invitan a recorrer múltiples 
geografías –físicas, conceptuales y poéticas– que se entrelazan en 
sus exploraciones.  

9



La traducción del texto de Daina Pupkevičiūtė, “Sintonía, o 
reconocer lo que no parece extraordinario”, nos introduce en una 
experiencia sonora en la que tanto se canta como se escribe. Como 
ejercicio poético esta contribución con su paisaje sonoro nos traslada 
al sur de Estonia, a los pantanos nevados que confrontan la 
fragilidad material de los cuerpos humanos con la de los cuerpos 
efímeros de los copos de nieve. En un gesto de atención y de 
sintonización (attunement) con la biota terrestre, el trabajo de 
Pupkevičiūtė nos conduce hacia la materialidad vital del hípermar 
que se extiende bajo la tierra. Una narración performática que nos 
abre a un paisaje de lo material lleno de interrelaciones, lo que la 
autora denomina “enredos masivos”, e interdependencias entre 
mundos vitales. Allí, la sonoridad, el viento, el esfagno y el resto de 
los seres del pantano habilitan una historia distinta de aquella 
marcada por la transformación y conversión violenta de estos 
territorios húmedos en tierras agrícolas y espacios para la 
habitabilidad humana. 

Con un ímpetu similar al de atender a ese mundo material 
que se teje en las superficies frágiles del aire y del agua, el trabajo 
de Luis Serna y Hebe Garibay, “Plop, plop, plop: hacia una 
materialidad de la burbuja”, nos conduce por una acción 
especulativa –entendida no solo como una actitud cognitiva, sino 
sobre todo como una forma de involucramiento con y a través de un 
medio– en torno a ese objeto redondo y efímero con membrana que 
llamamos burbuja. Su propuesta se centra en repensar un 
fundamento material de la filosofía –el aire y su límite elástico– para 
mostrar cómo la ecología vibrante de la burbuja abre la posibilidad 
de concebir al ser humano no como límite, sino como un elemento 
más dentro de lo que lxs autorxs denominan “un mundo aéreo”: el 
planeta Tierra entendido como un ambiente lleno de aire.  

En “Ensayo de metabolismo dialéctico. De la autonomía 
biológica al metabolismo social del capital” se plantea un vínculo 
dinámico con el continuum naturaleza/cultura señalado por 
diversas corrientes contemporáneas de los materialismos. En este 
trabajo su autor, Facundo Martín, analiza la noción de metabolismo 
del marxismo ecológico como materialismo corporal, lo que permite 
considerar conjuntamente el proceso la acumulación de capital y las 

10



condiciones biofísicas de reproducción de la sociabilidad humana. 
Uno de los puntos centrales de este trabajo se encuentra en el énfasis 
puesto en la interconexión entre los fenómenos histórico-naturales 
y lo que el autor denomina “las fronteras planetarias en 
disrupción”. De este modo, Martín lleva sus diversos argumentos 
hacia un cuestionamiento de la jerarquía ontológica en el espacio 
lógico de la vida.  

Desde una perspectiva situada en las herencias del 
materialismo histórico, el artículo de Natalia Taccetta “Notas sobre 
la materia del pueblo en Pier Paolo Passolini” indaga a través de la 
obra del artista su desobediencia artística y política, así como 
también su libertad sexual en la defensa de un empirismo herético 
del cuerpo lumpen, marginal y su materialidad. Este trabajo nos 
conduce por un ejercicio político radical frente a un fascismo que, 
en los escenarios más contemporáneos, vuelve a estremecernos. 
Centrada en la materia de la política en Pasolini, Taccetta revela 
cómo esta se presenta como un “sustrato evanescente”, diluido en 
el aire y desvanecido al tacto, como las alas de una mariposa. En ese 
espacio, la imagen emerge como un elemento central: una forma 
posible de refrendar cierto agenciamiento histórico y de repensar la 
condición imaginaria del hacer político.  

En una conexión insospechada, como suele ocurrir con las 
perspectivas materialistas, este número de la revista cierra con una 
entrevista a Andrea Soto Calderón titulada “Un materialismo por 
inventar”. En la conversación, Soto Calderón subraya la 
importancia de pensar juntxs frente a un paisaje oclusivo que 
estandariza nuestra sensibilidad y formas de pensamiento. En una 
potente articulación entre materialidad e imaginación, la autora 
propone distintos modos de repensar la creatividad, la crítica y la 
política en los regímenes sensibles. 

Orientando su reflexión hacia un sentido de futuro, siempre 
atenta a las herencias y a las condiciones materiales de vida, esta 
entrevista nos invita a ubicarnos en el gerundio de los 
materialismos: no como una discusión clausurada o sancionada, 
sino como algo que se realiza constantemente, que abre nuestros 
sentidos para interrogar el presente, para afectar y ser afectadxs, y 

11



para interrumpir los sentidos instituidos que buscan detener la 
vitalidad de las múltiples formas de existencia. 

 

Juliana Robles de la Pava y Gabi Balcarce  

Diciembre de 2025 

 

12



Artículos



SINTONÍA, O RECONOCER LO QUE NO 

PARECE EXTRAORDINARIO1

Daina Pupkevičiūtė2 
Universidad de Tartu 

1 Este texto fue originalmente publicado en inglés en el volumen online State of 
The Art – Elements for Critical Thinking and Doing (2023), editado por Erich 
Berger, Mari Keski-Korsu, Marietta Radomska, Line Thastum y lxs autorxs. Fue 
producido por Bioart Society. Agradecemos a la autora y a lxs editorxs de este 
volumen por los permisos para traducir y publicar la versión en español. N. de la 
T: Esta versión en español mantiene las cursivas y mayúsculas (entre otras marcas 
tipográficas) de la autora.  
2 Es artista y trabaja con sonido, arte performativo, video y texto. También es 
docente, investigadora, curadora y mediadora en el campo de la antropología 
ambiental. Su práctica artística es el resultado de un diálogo transdisciplinario 
continuo. Se interesa por las percepciones y respuestas auditivas y corporales 
frente al desastre, la pérdida y la ruptura; por los estados de ser y los estados de 
devenir; por las relaciones y la convivencia compartida; y por las relaciones 
humanas y no humanas que atraviesan el tiempo y el espacio. Posee una maestría 
en Antropología Social (Universidad Vytautas Magnus, Lituania), es graduada en 
estudios audiovisuales (Escuela profesional Scuola APM di Saluzzo, Italia) y tiene 
una licenciatura en Filología Lituana e Italiana (Universidad de Vilnius, Lituania). 
Actualmente trabaja en su proyecto doctoral en la Universidad de Tartu, Estonia. 

14



Daina Pupkevičiūtė 

INSTRUCCIONES 

Este texto tiene un paisaje sonoro asociado. Puedes elegir entre 
leer primero el texto y escuchar el paisaje sonoro después, o bien 
poner el sonido desde el principio y leer mientras la música 
acompaña de fondo. 

“Quería tanto verte”, dice una de las canciones que compuse 
este otoño. “Quería tanto verte”, repito una y otra vez, confesando 
con cautela que “no quería venir en mi forma humana”. Canto ante 
un público en una sala oscura, la oscuridad protegiéndome del 
miedo a exponer lo íntimo. No escucho ni veo a las demás personas 
presentes en el espacio. Sin embargo, estoy segura de que están allí 
y (creo) que puedo sentir la energía que compartimos. 

El reverb (reverberación) y el delay (retardo) están ajustados 
para que la voz llene el lugar, rebotando de un lado a otro en una 
configuración cuasi cuadrafónica, creando una ilusión de 
movimiento durante la fase de liberación. Poco a poco, el tono se 
desplaza, la voz humana se desgasta a medida que avanza, dejando 
tras de sí una estela turbia, lentamente devorada por largas pausas. 
Solo quedan destellos. 

“Quería tanto verte”, digo ahora sin sonido al azul 
blanquecino frente a mí y sobre mí: mis ojos descansan en la nieve, 
intacta, cubriendo un pantano en el Sur de Estonia. 

Las leyes físicas establecen que, para ver algo, necesitamos un 
objeto, un ojo que mire, un cerebro y una fuente de luz. Aquí hay 
casi demasiada luz como para distinguir las formas. Estoy aquí 
porque quiero comprender el pasado transformador, la catástrofe 
del ahora y el futuro probable, y creo que el pantano puede 
ayudarme. El pantano está aquí, aunque no pueda verlo. Está allí 

15



Sinfonía, o reconocer lo que no parece extraordinario 

junto –o a pesar de– una historia de prácticas de ruina:3 otro 
horizonte más perturbado y fragilizado. 

¿Cómo encontraré eso que busco simplemente mirando la 
nieve que cubre el paisaje del pantano? Esto –me parece– es un 
ejercicio destinado a estirar los músculos que utilizo para procesar 
lo abstracto. ¿Cuáles son las herramientas que debería emplear para 
hacer incisiones lo bastante profundas como para extraer huellas del 
tiempo, pero a la vez finas y precisas para no causar un daño 
adicional? 

¿Qué clase de luz debe ser la que golpee a los objetos —
algunos ahora apenas un destello del pasado— dentro de un paisaje 
de miles de años? ¿Qué es lo que espero que resurja de entre capas 
y capas de nieve, de Sphagnum (esfagno), de materia en 
descomposición, de materia ya descompuesta, descendiendo hasta 
lo más hondo de los estratos? 

En las culturas occidentales, la vista ha dominado durante 
mucho tiempo la jerarquía de los sentidos. “TENDRÍAS QUE 
VERLO PARA CREERLO”, dice el dicho, desacreditando todos los 
datos menos visibles –e invisibles– del mundo en el que habitamos. 
“NO CREAS TODO LO QUE OYES”, confirma otro. 

Los copos frescos de nieve reflejan la luz; fijo mi mirada en el 
horizonte. Translúcidos, los copos me devuelven mi mirada. 

La nieve hace que el sendero de madera esté resbaladizo; salgo 
de él. Me arrodillo en la masa de nieve y me inclino para un primer 
plano extremo. Puedo distinguir las formas: un ritmo ordenado de 
cristales de hielo, cada uno con sus seis brazos abiertos en un 

 
3 Me encontré por primera vez con el concepto de la ruina en los textos de Yael 
Navaro-Yashin, y siento que, de manera similar, las prácticas de ruina o de 
creación de ruina (capitalista) y los paisajes del abandono resuenan en los textos 
de Anna Tsing. Véase Navaro-Yashin 2009; Navaro-Yashin 2012; así como Tsing 
2019. 

16



Daina Pupkevičiūtė 

abrazo. Ese abrazo me absorbe, pierdo el equilibrio y caigo de cara 
en la nieve. 

Inquietada, lanzo los brazos para incorporarme en cuestión de 
un segundo, creo. Mi corazón late con fuerza mientras miro a mi 
alrededor, cohibida, solo para saber si había otros animales 
humanos que presenciaran mi caída. Me reconforta la compañía de 
los escasos abedules cercanos: solo estamos nosotros, la nieve y el 
Hípermar que se extiende bajo nosotros. 

Me encanta el sonido de Hípermar: el sonido que imagino que 
produce tanto como el sonido de esta palabra de tres sílabas. La 
primera de las tres la pronuncio exhalando una cantidad innecesaria 
de aire, como para hacer espacio al mar que viene después, con un 
suspiro sin aliento [S/:]. Una ola engulle una orilla. 

El concepto de Hípermar fue propuesto originalmente por los 
paleontólogos Mark y Dianna McMenamins como una hipótesis 
para explicar la aparición de la vida en tierra firme, así como la 
emergencia casi simultánea de los reinos vegetal y animal. Los 
McMenamins conectan toda la biota terrestre en un sistema 
complejo de organismos que, al salir del mar, metafórica y 
literalmente, llevaban “el mar dentro” (McMenamin y McMenamin 
1994: 5), conservando el agua en su interior para sobrevivir en 
ambientes áridos. 

El Hípermar consiste en “todos los organismos eucariotas en 
tierra y sus simbiontes” (McMenamin 2019: 265), que contribuyen 
activamente a dirigir “un flujo de fluidos ricos en nutrients” o que 
mantienen relaciones simbióticas con los organismos que lo hacen 
(McMenamin y McMenamin 1994: 4). Los McMenamins describen 
el paso del mar a la tierra como una colonización de dos ambientes: 
no solo era la superficie terrestre la que debía ser colonizada, sino 
también “el entorno del Hípermar formado por los tejidos y fluidos 
corporales de plantas, animales y hongos que a su vez colonizaron 
la tierra” (McMenamin y McMenamin 1994: 19). 

17



Sinfonía, o reconocer lo que no parece extraordinario 

Los habitantes del Hípermar están entrelazados, son 
dialógicos, interdependientes, simbióticos, parasitarios. Algunos 
desarrollaron la capacidad de circular nutrientes entre los reinos, 
otros adquirieron habilidades para colaborar, y algunos se 
adaptaron para prosperar dentro de los fluidos corporales de otros. 
Cuerpos que se alimentan de cuerpos dentro de otros cuerpos es 
solo una de las muchas formas en que se manifiestan estas 
intimidades. 

Bajo las gotas de agua congeladas que conforman la manta 
blanca de espejos a mi alrededor, vibra el Hípermar. Cada uno de 
estos diminutos cristales translúcidos sobre él es una variación de 
las moléculas de agua en un baile salvaje con los elementos. Aquí –
a mi alrededor y también dentro de mí– el mar sólido y el Hípermar 
colisionan para formar un océano de vidas. Extiende mi campo 
visual, se expande a través del tiempo de una manera que no soy 
capaz de comprender, conecta raíces, miembros y cuerpos mediante 
redes de intercambio de fluidos, gases e impulsos, formando 
ensamblajes vivos heterogéneos de cuidado y apoyo. 

El concepto de Hípermar no logró ganar adeptos en los años 
noventa; sin embargo, recientemente, reconfigurado, reapareció 
dentro del pensamiento hidro-feminista posthumanista (véase 
Neimanis 2017: 121-126) y en los estudios sobre movilidad 
(Sutherland 2022; Peters y Steinberg 2019). En este último campo, el 
concepto se utiliza para promover enfoques descolonizadores 
adecuados en el pensamiento sobre el océano y la movilidad 
oceánica. El Hípermar se emplea como una herramienta conceptual 
para contrastar los conceptos occidentales delimitados de tierras 
(nacionales) y fronteras, proponiendo la posibilidad de imaginar 
mundos sin fronteras. 

Hípermar –una imagen, un concepto, un paradigma– puede, 
de hecho, resultar fructífero. Ayuda a dar cuenta de una 

18



Daina Pupkevičiūtė 

construcción de mundo –worlding–4 basada en enredos masivos e 
interdependencias, en lugar de un mundo fragmentado por 
categorías divisorias y mundos vitales con fronteras. “Con 
fronteras” es una versión falsificada de la realidad vivida por los 
habitantes del Hípermar. 

Curiosa por la intimidad entre especies, escucho el Hípermar 
que hay debajo para oír el flujo de nutrientes a través de los caminos 
micorrízicos. Sin embargo, me mantengo de pie observando, 
incapaz de sintonizar y reconocer que soy parte, y no algo externo, 
de todo ello. Sintonizar con los murmullos más íntimos se convierte 
en un ejercicio complejo que implica ver con el ojo interno, escuchar 
con el oído interno, concentrarse para rastrear movimientos 
imperceptibles, todo mientras ignoro el frío que muerde mi piel 
expuesta. 

El blanco frente a mi abre un espacio: relaja la mirada y deja 
que los contornos se difuminen, desplegando otras sensibilidades 
internas y extendiéndolas hacia afuera para percibir más allá del 
cuerpo. Tal es mi desconexión con este Hípermar –yo, el esfagno y 
una miríada de otros co-constituyentes dentro, alrededor y sobre 
este pantano– que se siente como un nuevo lenguaje que empiezo a 
aprender. Este no involucra práctica fonética, sino más bien el 
aprendizaje de un vocabulario de mínimos movimientos internos 
que re-sincronizan el flujo sanguíneo con los flujos de la biota de la 
que he olvidado formar parte. 

Ansío re-sintonizar mi sensibilidad con un mundo en el que 
ver solo funciona si alcanza más allá de las cualidades ópticas y del 
intercambio entre luz, forma e impulso eléctrico, por simplificarlo al 
extremo. Este mundo más allá de la mirada y el texto no me es 

 
4 Utilizo el término WORLDING en el sentido de construcción del mundo, 
implicando un proceso que se moldea activamente, vibrante, en constante 
surgimiento y relacional. Una excelente síntesis sobre este término ha sido 
realizada por Helen Palmer y Vicky Hunter en el New Materialism Almanac, 
véase en línea aquí: https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html 

19



Sinfonía, o reconocer lo que no parece extraordinario 

inmediatamente accesible. La sensibilidad hacia él fue cerrada y 
bloqueada siglos atrás, tanto para mí como para otros como yo, 
delimitada dentro del marco de pensamiento basado en divisiones. 
Venimos en forma humana y nos permitimos ser instruidos en que 
existe la tierra, que se encuentra con el mar, y que tú y yo somos 
diferentes. 

En este lugar en particular, siglos de intrusiones violentas que 
drenaron el pantano y lo transformaron en tierras agrícolas, 
pastizales, distritos urbanos y otros sitios de tránsito y habitabilidad 
humana han embotado la sensibilidad de las antenas que nos 
permiten reconocer a nuestros semejantes. 

Anhelo aprender a reconocer a sus parientes en todas sus 
formas, figuras y funciones. No hay inmediatez en el proceso: se 
necesita tiempo para reunir migas de información y relacionarlas 
para comprender el peso de las expansiones, invasiones y 
violencias. Requiere paciencia reconstruir la imagen en la que los 
continentes no están divididos por ríos y mares, sino conectados 
mediante el océano mundial, tanto líquido como sólido, como nube 
y como lluvia. Los textos son un comienzo, sí, pero luego deben ser 
trascendidos por otros tipos de formas trans-textuales,5 que vayan 
más allá del lenguaje, de las sensaciones, alcanzando incluso más 
allá. 

¿Podría un paradigma en el que la convivencia de todas las 
especies terrestres, incluso aquellas invisibles al ojo humano por su 
tamaño o escondidas dentro de las cavidades de diversos cuerpos, 
ayudar a construir un enredo (más) compasivo entre los humanos y 
toda forma de vida? El pantano, el océano, el Hípermar me 
recuerdan que yo (y nosotros) somos6 solo uno (algunos) entre la 

 
5 Un ejemplo puede ser el de la exploración del océano que se expande a lo largo 
de los siglos, desde las invasiones hasta la actualidad, y de trabajo con 
herramientas distintas al lenguaje y al texto, son los mapas de Feral Atlas, 
disponibles en línea: feralatlas.supdigital.org (Tsing, et al. 2020). 
6 O, más bien, ¿somos nosotros —yo y mis afines, parásitos, bacterias, hongos? 

20



Daina Pupkevičiūtė 

plétora de especies en esta red viva que constituye el planeta. En 
este paradigma, la voz humana decae, desvaneciéndose sin dejar 
rastro tras de sí. Los cristales de nieve reverberan la luz, rebotando 
de un lado a otro, arrullados por el viento. 

 

Traducción: Juliana Robles de la Pava 

 

Bibliografía:  

Ilomets, M. (2017): “Estonia”, en Joosten, H., Tannenberger, F., y 
Moen, A., Mires and Peatlands of Europe, Stuttgart, Schweizenbart 
Science Publishers, pp. 360–71. 

McMenamin, M. A. S. (2019): “The Hypertopia Option” en 
Environment and Ecology Research 7, N° 5, pp. 265–70. 
http://doi.org/10.13189/eer.2019.070501 

McMenamin, M. y McMenamin, D. (1994): Hypersea: Life on Land, 
New York & Chichester, West Sussex, Columbia University Press. 

Navaro-Yashin, Y. (2009): “Affective Spaces, Melancholic Objects: 
Ruination and the Production of Anthropological Knowledge”, en 
Journal of the Royal Anthropological Institute N° 15, pp. 1–18. 

Navaro-Yashin, Y. (2012): The Make-Believe Space. Affective Geography 
in a Postwar Polity, Durham and London, Duke University Press. 

Neimanis, A. (2017), Bodies of Water. Posthumanist Feminist 
Phenomenology. Environmental Cultures, London/ New York, 
Bloomsbury Academic. 

Palmer, H. y Hunter V. (2018), en “Worlding”, Consultado 02-05-
2023, s/p., disponible: 
https://newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html 

21



Sinfonía, o reconocer lo que no parece extraordinario 

Peters, K., y Steinberg, P (2019): “The Ocean in Excess: Toward a 
More-than-Wet Ontology”, en: Dialogues in Human Geography 9, N°  
3, pp. 293–307. http://doi.org/10.1177/2043820619872886 

Sutherland, C. (2022): “All at Sea? Using Seaborne Mobilities to 
Decolonialise National Narratives in Maritime Museums” en 
Mobilities 17, N° 3, pp. 382–96. 
doi.org/10.1080/17450101.2021.1945422. 

Tsing, A. (2019): “The Buck, the Bull, and the Dream of the Stag: 
Some Unexpected Weeds of the Anthropocene”, en Lounela, A., 
Berglund, E., y Kallinen, T. (eds.), Dwelling in Political Landscapes. 
Contemporary Anthropological Perspectives, Studia Fennica 
Ethnologica, Helsinki, Finnish Literature Society, disponible en: 
doi.org/10.21435/sfa.4. 

Tsing, A., Deger, J. Keleman Saxena, A. y Zhou, F., (eds.). (2020): Feral 
Atlas, Stanford University Press, Consultado 02-05-2023, disponible en: 
doi.org/10.21627/2020fa. 

22



  



PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA 

MATERIALIDAD DE LA BURBUJA 

POP, POP, POP: TOWARD A BUBBLE 

MATERIALITY 

Hebe Garibay -UAM1 
Luis Fernando Serna Covarrubias - UNAM2 

Resumen: 

Este texto tiene como objetivo la reflexión sobre la idea de la 
burbuja como categoría de lo mutable y lo continuo. A partir del 
concepto pneûma como algo que no es únicamente un elemento 
humano. Se elabora una lectura materialista del pneûma para poner 
en crisis sus nociones humanistas: pneûma como ecología. 

El concepto de burbuja deviene un objeto que desplaza la 
atención desde lo estrictamente humano hacia una contemplación 

1 es Licenciada en Historia del arte por el Centro de Cultura Casa Lamm y Maestra 
en Humanidades y Ciencias Sociales, especializada en “Teorías Críticas” por la 
Universidad Autónoma Metropolitana (UAM). Sus intereses van sobre las 
relaciones “materiales vaporosas” que se entrelazan con la ficción. Correo 
electrónico: hebegaribay@gmail.com 
2 es candidato a doctor en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de 
México (UNAM), donde desarrolla una investigación sobre la (fa)ontología 
derridiana. Maestro en Filosofía por la Universidad de Paris 8 y Licenciado en 
Lengua y Literaturas Hispánicas por la UNAM. Sus temas de investigación son 
la ontología contemporánea, la materialidad de las corporalidades y la filosofía 
heredera de la deconstrucción. Correo electrónico: serna.loui@gmail.com 

Recibido 28-07-2025 – Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 24-45 – 
Aceptado 02-10-2025 

24



Garibay y Serna Covarrubias 

vital. Las burbujas –en sus diversas manifestaciones– se revelan 
como formas de conocimiento sensible, en las que se inscriben 
relaciones porosas que desdibujan los límites entre cuerpos y 
entornos. 

Palabras clave: burbuja – redondez – pneûma – vitalidad 

 

Abstract:  

This text seeks to engage in a critical reflection on the notion of 
the bubble as a conceptual category encompassing mutability and 
continuity. Grounded in the concept of pneûma –understood not 
solely as a human– it advances a materialist interpretation of pneûma 
that challenges its traditional humanist frameworks, framing it 
instead as an ecology. 

Within this framework, the concept of the bubble emerges as a 
central object of inquiry, redirecting attention from a strictly 
anthropocentric perspective toward a broader vitalist 
contemplation. In their manifold manifestations, bubbles reveal 
themselves as modes of sensuous knowledge, embodying porous 
relationalities that destabilize and dissolve rigid boundaries 
between bodies and their environments. 

Key words: bubble – roundness – pneûma – vitalism 

 

 

 

 

 

25



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

 

 

 

 

 

(Gaston Bachelard, Poética del espacio) 

 

0. ¿DÓNDE COMIENZA UNA BURBUJA?  

Más allá de su forma esférica y de su fugacidad visual, las 
burbujas arrojan a pensar en las relaciones geométricas que 
habitamos, algo que podría llamarse «la perspectiva redonda de las 
cosas». Tal redondez es una ilusión: un ideal teórico que tiene como 
premisa la esfera, una de las figuras que ha amparado el 
pensamiento binomial: dentro/fuera, interior/exterior, 
arriba/abajo, materialidad/inmaterialidad. Parece que la esfera da 
cuerpo al pensamiento, pues lo ordena de tal modo a que todo cabe 
dentro de ella.  

La frontera curva que define a la esfera encarna una tensión 
estructural: lo que divide también conecta; lo que encierra también 
preserva. Esta ambigüedad no es sólo conceptual, sino material. La 
estabilidad puede verse comprometida, de modo que es posible 
perturbar, en dos sentidos, a la esfera. La primera, sería exterior. De 
esta se tienen diversos ejemplos: meteoritos que ponen en riesgo a 
la Tierra, el dedo que puede transformar una esfera perfecta de 
plastilina, o el golpe fatal a la cáscara de algún huevo. Las hay 
además internas, como la explosión de las burbujas de agua a causa 
de calor, la implosión de las estrellas hasta convertirse en agujeros 
negros o sobreinflar un chicle con aliento hasta reventarlo.  

26



Garibay y Serna Covarrubias 

Junto a estas influencias externas, existe una amenaza menos 
visible pero igualmente inevitable: la perturbación interna. Aunque 
fatal, el peligro de hacer estallar a la esfera desde el interior ha sido 
pocas veces trabajado. Si tomamos la idea de que el pensamiento –
y la existencia– es una esfera, la explosión desde el interior se 
trataría de una auto-mutilación, parecida a las enfermedades 
autoinmunitarias. El pensamiento, se dice, no puede ser el enemigo 
del pensamiento.  

Las condiciones de posibilidad de la burbuja son dos: su 
superficie y el aire en su interior. El soplo que le infla puede tener 
un origen humano, animal o natural; por lo que aquí no interesa 
quién sopla al interior de la burbuja, sino más bien qué se sopla.3 A 
pesar de los diferentes nombres que se le puede dar –aliento, 
pneûma, aire, viento–, lo que se encuentra al interior de la burbuja es 
aéreo.  

En cuanto a la superficie de la burbuja, las materialidades son 
diversas. Cuando es producida por humanos, la materialidad más 
común es el jabón. Sin embargo, encontramos otros tipos de 
burbujas en la naturaleza: la espuma del mar, el agua hirviendo e, 
incluso, burbujas de baba en algunos animales. La superficie de 
estas burbujas tiene en común tres características: la transparencia, 
una aparente redondez y una fluidez acuática (el pleonasmo, en este 
caso, es importante).  

La diferencia de la burbuja con otro tipo de objetos redondos 
y llenos de aire está, entonces, en la membrana que rodea a la 
burbuja. Los globos, por ejemplo, son plásticos y su desaparición no 

 
3 Se pretende que el desplazamiento del quién al qué tenga una repercusión 
ontológica, lo que quiere decir que se pensará en nociones fuera de un sujeto 
sustancial. Así, la importancia no está en que sea un humano quien sople a la 
burbuja, sino la materialidad que se encuentra al interior. El paso de una 
subjetividad humana a una materia vibrante no tiene, entonces, repercusiones 
jerárquicas, sino al contrario: pensar en una materialidad ecológica de la burbuja 
establece en el qué un campo semántico más hospitalario.  

27



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

es radical, pues en lugar de una diseminación en partículas 
imperceptibles, el resto del globo no desaparece. El chicle es algo 
similar, pues, aunque se puede soplar aire para que se forme una 
membrana esférica en la boca, el chicle se ingiere de nuevo y 
termina, casi siempre, en la basura o en el estómago. Por último, 
tenemos superficies cuasi-esféricas como las del huevo o la placenta 
materna, las cuales no sólo resguardan aire al interior, sino también 
líquidos.4 Mientras un globo deja restos y un huevo conserva su 
cáscara tras romperse, la burbuja se fuga. 

 

1. MANTENIMIENTO DE UNA BURBUJA 

La burbuja condensa múltiples dualidades con particular 
claridad, quizá porque la tensión no solo se manifiesta en su forma, 
sino que está inscrita en la materialidad que la compone –aire, 
aliento, agua, jabón–. En cada burbuja se revela una vitalidad que 
no es meramente física, sino casi sensible. Más que objetos, las 
burbujas son sucesos. Emergencias materiales que encarnan 
relaciones: el soplo que las infla, la tensión superficial que las 
contiene, la gravedad que las arrastra o el viento que las dispersa.  

De cierta forma, la burbuja es una metáfora de la existencia 
misma: una forma que requiere un esfuerzo constante para 
sostenerse. Su esencia se manifiesta en una superficie visible, 
transparente y frágil, un umbral que convoca la paradoja de aquello 
que se mantiene solo a través de lo que lo amenaza. Así, la burbuja 

 
4 Con esta referencia nos deslindamos de la manera en que Peter Sloterdijk piensa 
en las burbujas, sobre todo en su texto Esferas I. Burbujas. Sloterdijk ve a las 
burbujas como una metáfora ética para pensar en la vida como una “formación 
de esferas” que parte de una individualidad, para pasar a ser una red de burbujas 
parecida a la espuma — de ahí que el último tomo de Esferas tenga como título 
Espuma. Así, aunque la filosofía de Sloterdijk se pueda pensar como una geometría 
vital (Sloterdijk, 1998:43), el tema de lo “vital” es distinto en esta investigación. 
Mientras que en Sloterdijk la esfera es sobre todo humana, en propuestas como la 
de Jane Bennet, esto no es así.  

28



Garibay y Serna Covarrubias 

desafía la noción de sustancia fija o permanente, acercándose más a 
la idea del evento que se despliega y se deshace al ritmo de las 
fuerzas que lo atraviesan. El mundo abierto5 –de una burbuja– no 
tiene fronteras, ni interiores ni exteriores, solo idas y venidas. Su 
transparencia es, paradójicamente, una forma de hacer visible lo 
invisible. Su manifestación sutil hace de cada burbuja una piel 
oscilante que no divide, sino que conecta. Esto describe un estado 
liminar, poroso y de frontera: zonas de tránsito que vibran y se dejan 
afectar por lo que las rodea.  

La tensión inherente a la burbuja se despliega a través de 
escalas y formas de vida, lo que revela su papel estructural en la 
organización del mundo. Desde las vesículas celulares que regulan 
el intercambio molecular en los organismos, hasta las atmósferas 
que rodean a los planetas. Entre estos extremos, aparecen burbujas 
vegetales, animales, tecnológicas y atmosféricas, todas definidas 
por el mismo principio: ser límites móviles que establecen una 
distinción provisional entre un adentro y un afuera. En todos los 
casos, la burbuja no se sostiene aisladamente, sino que su 
mantenimiento es un acto relacional, siempre dependiente de un 
entorno que la afecta y la sostiene. 

Los seres humanos también somos burbujas, cuerpos inflados 
por el aliento, tejidos por membranas porosas, sostenidos por 
equilibrios precarios. Los seres no se relacionan como formas 
cerradas, sino inmersas en los flujos del medio, por ejemplo, el 
proceso de respiración, es una transacción de aire vital (Ingold, 
2007:115), que ilustra cómo el cuerpo es una configuración abierta, 
afectada y afectable, que al respirar y transpirar intercambia 
continuamente con el mundo. La piel humana, como la de la 
burbuja, es un límite que no separa, sino que media. 

 
5 Tim Ingold usa el término mundo abierto para describir entornos dinámicos, 
donde las cosas no son objetos fijos, sino que se definen por sus relaciones y 
procesos. 

29



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

Otros intercambios entre cuerpos inflados son observables en 
la técnica del vidrio soplado, donde una burbuja se fija en el tiempo 
al insuflar aire en una masa de vidrio fundido, creando una cavidad 
que conserva y da forma al aliento. Lo que normalmente sería una 
burbuja pasajera, se convierte aquí en una estructura duradera. Este 
tipo de burbuja petrificada conserva su forma y volumen, y 
evidencia una relación: la interacción entre materia, aliento y aire. 
La fragilidad se transforma en solidez, el equilibrio inestable cede 
paso a un estado cristalizado y la forma se fija, impregnada con la 
memoria del gesto que la sostuvo, del aliento que le dio origen. 

 

2. VITALIDAD INTERIOR DE LA BURBUJA 

No hay vida sin aire. Aunque la premisa parece lógica, el aire 
ha sido marginalizado de las reflexiones filosóficas, no obstante, se 
trata de un elemento vital. En el mismo tono que Luce Irigaray, cabe 
preguntarse ¿por qué Descartes no pensó en un “respiro, luego 
soy”?6 La tendencia de la filosofía a la abstracción conceptual, ha 

 
6 Hay que pensar, por ejemplo, en la crítica que hace Luce Irigaray de la filosofía 
de Martin Heidegger en su texto L’oublie de l’air chez Martin Heidegger [El olvido del 
aire en Martin Heidegger]. En él, Irigaray elabora una crítica a la analítica del ser, 
pues a pesar de que pretende hacer una deconstrucción [Destruktion] de una 
ontología que no pone en cuestión al ente del ser, en ella no hay un 
cuestionamiento por la materialidad. Así, Irigaray parte del aire para 
preguntarse, ¿cómo pretende Heidegger pensar en una subjetividad y su finitud 
sin hablar del aire?. Escribe: “el aire está en el fundamento sin fondo de la 
metafísica, que viene a abismarla parte por parte. A difuminarla por todas partes. 
A hacer siempre elusivas y expansivas, comprensibles, elásticas… sus 
propiedades” [Rappeler que l'air est au fondement sans fond de la métaphysique 
revient à l'abîmer de part en part. A la flouer de partout. A rendre toujours 
fuyantes et expansibles, compressibles, élastiques... ses propriétés] (Irigaray, 
1983:13). Irigaray propone, así, una mirada materialista de la subjetividad que va 
más allá de la carne como fundamento de la corporalidad. El aire es un elemento 
que aparentemente se encuentra en el exterior de todo elemento. Sin embargo, 
como se verá con las nociones fisiológicas aristotélicas, el aire también se 
encuentra en el interior de las subjetividades vivas en forma de pneûma. Así, el 
aire se puede pensar como un elemento material que, además, rompe con el 
binomio interior/exterior.  

30



Garibay y Serna Covarrubias 

llevado a dejar de lado los elementos materiales que permiten la 
creación y la persistencia de la vida: no hay vida sin materia, aún y 
cuando ésta parezca incorpórea, como el aire.  

Bajo este esquema, la burbuja es un objeto–concepto que aísla 
el aire. Solo en apariencia, la burbuja contiene dos elementos: la 
membrana y el aire. Para diferenciar las dos materialidades aéreas 
de la burbuja (del interior y del exterior), se plantea un binomio 
conceptual: aliento/aire o vaho/viento. Tanto aliento como vaho 
resultan derrames que, en apariencia, son solamente humanos o 
exclusivos de los mamíferos. Para desplazar estas categorías, se 
puede recurrir a las palabras de Aristóteles para referirse al aire: ἀήρ 
(aḗr) y πνεύμα (pneûma). La traducción al español de ἀήρ es sencilla, 
pues se trata del aire tal y como lo conocemos; es decir, como un 
elemento de la naturaleza, junto con el fuego, el agua y la tierra; 
πνεύμα, al contrario, es de difícil traducción, pues se trata de un aire 
caliente con carga vital, por lo que pneûma se ha traducido como 
“aliento vital”, “respiración”, “viento”. 

La burbuja es una especie de materialización de la diferencia 
entre ambos tipos de aire. En las representaciones artísticas más 
tradicionales –por ejemplo, en el grabado de Chardin titulado Les 
bouteilles de savon– es un humano quien exhala para inflar la burbuja, 
por lo que el aire contenido en la burbuja es pneûmatico, en la medida 
en que aquel que “sopla” deja parte de su aliento. Esta acción tiene 
varias repercusiones simbólicas que, a lo largo del Renacimiento y 
del Barroco, fueron exploradas a profundidad: lo efímero de la vida, 
la contención del aliento como forma de pensamiento, la fragilidad 
de la memoria.  

Dentro de esta iconografía, el tema de la creación es 
significativo, ya que se liga el origen con el aliento. El paso del aire 
a penûma se encuentra como uno de los grandes fundamentos de la 
filosofía, como bien se lo puede constatar en el Génesis de la 
tradición cristiana y en la tradición cabalística, la ruah como soplo 

31



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

sin forma o “resonancia de un hueco” (Enaudeau, 1997:75). La 
repercusión de un “aliento vital” está tan arraigada en la historia de 
Occidente que el fundamento de la presencia se basa en el aire, y 
escribe Jacques Derrida a propósito: “El aire es el ápeiron de la 
fisiología presocrática, el tehiru de la Cábala, la posibilidad de la 
presencia, de la visibilidad, de la apariencia, de la voz, etc. «Aire» 
quiere decir esto, después aquello, etc” (Derrida, 1995:521). Con la 
fórmula “después aquello”, Derrida piensa en el aire como un 
elemento inmanente que se encuentra fundado en la propia 
tradición filosófica.  

La relación entre origen y pneûma en El aire y los sueños, se 
formula como el aire del alma y de la vida: “en esa vida imaginaria 
del aliento, nuestra alma es siempre nuestro último suspiro. Es un 
poco de alma que va a reunirse con el alma universal (Bachelard, 
2024:296),” entonces ¿dónde está el último suspiro de la naturaleza?, 
¿cuál es el aliento que exhala?, ¿se trata del “alma universal"?, ¿o de 
una burbuja en forma de lava volcánica o un tsunami? 

A diferencia de aḗr, pneûma tiene una connotación relacionada 
con la vitalidad y la creación. De ahí que en la fisiología hipocrática 
y galénica se haya visto al pneûma como el responsable de mantener 
con vida a los animales y al ser humano.7 Es tanta la importancia del 
pneûma dentro de la tradición de Occidente porque se cree es ahí 
donde se guarda y se mueve el alma (psyché), del que depende el 
bienestar corporal como el equilibrio de los vapores calientes y fríos 
del cuerpo. 

 
7 Otra manera de pensar en una vitalidad materialista sería un análisis de la 
fisiología hipocrática y galénica, que se basa en los spiritus que eran unas 
partículas que habitan los cuerpos para poder desarrollar funciones vitales y 
sensitivas. En Galeno, por ejemplo, existen tres tipos de spiritus: los animalis, vitalis 
y naturalis. Según él, tanto animales humanos como no-humanos contienen todos 
los tipos de spiritus, pero solo el ser humano desarrolla totalmente a los spiritus 
animalis, pues son los encargados de llevar las imágenes sensibles al cerebro y 
luego al corazón.  

32



Garibay y Serna Covarrubias 

Al inflar una burbuja con el aliento, el pneûma se contiene 
artificialmente dentro de una membrana fluida, manifestando la in-
corporalidad del pneûma en el agua. Entre lo acuático y lo gaseoso, 
la contención de pneûma mediante el agua no es novedad. Esta idea 
se encuentra en Aristóteles al referir que el esperma de los animales 
“está compuesto de aire innato y agua, y este aire innato es aire 
caliente [pneûma]: por lo tanto, es de naturaleza líquida puesto que 
está formado de agua” (Aristóteles, 1994b:138). Lo que recuerda que 
la función del esperma es dar vida, igual que el aliento vital la 
genera y sostiene. 

Hay burbujas que están hechas para ser contempladas. En el 
caso de la burbuja de jabón, su membrana proyecta una puesta en 
abismo: el reflejo del reflejo. A diferencia de un espejo, la inversión 
no solamente es horizontal, sino en todas direcciones, ya que el 
jabón provoca una difracción de la luz, por lo que los colores 
también cambian. Aunque vemos a través de ella, esa membrana de 
jabón provoca que el exterior se convierta en una anamorfosis,8 
como si solo lo que está al interior fuera aquello que se ha pensado 
como verdadero.  

La vida contemplativa no es pasividad, sino acción que 
convoca a la reflexión. La acción contemplativa herencia de 
Aristóteles podría ser aplicada a la noción de sensibilidad ecológica, 
ya que la contemplación aristotélica es una manera de aprender de 
los seres virtuosos que, según la Ética a Nicómaco, son nuestros 
amigxs. La vida contemplativa (βίος θεωρητικός) propuesta por 
Aristóteles se basa en las nociones tradicionales de “lo humano”: 
“Pues, mientras toda la vida de los dioses es feliz, la de los hombres 
lo es en cuanto que existe una cierta semejanza con la actividad 
divina; pero ninguno de los demás seres vivos es feliz, porque no 
participan, en modo alguno, de la contemplación” (Aristóteles, 

 
8 La anamorfosis como perspectiva curiosa produce un descentramiento de la 
esfericidad. 

33



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

1994a:227). Esta premisa excluye de la felicidad y de la 
contemplación a todo lo no-humano. Asimismo, resulta imposible 
para los humanos aprender de todo ser vivo que no sea humano, 
pues estos seres no tienen actividades que les lleven a una vida 
virtuosa; es decir, a la felicidad (εὐδαιμονία). 

Para pensar en la burbuja desde la contemplación es necesario 
un desplazamiento teórico que va desde una vida contemplativa 
aristotélica hasta una contemplación vital. Este desplazamiento 
debe pasar, necesariamente, por la materialidad, pues no se define 
a la burbuja por sus acciones. La contemplación de la burbuja es de 
carácter nihilista, en la medida en que se contempla el vacío — ¿qué 
hay dentro de la burbuja sino nada? 

La contemplación está en la membrana de la burbuja, la que, 
aunque en transparencia, se sabe que está ahí. La aparente 
transparencia de la membrana de la burbuja es una radicalidad 
material, no se trata ni de una materialidad espacial (la res extensa 
en Descartes), ni de una materialidad práctica, tal como en el 
materialismo histórico marxista. La materialidad aquí se define 
desde la vitalidad.  

El materialismo vital tiene su base ontológica en la materia 
vibrante, concepto con el que Bennet pretende deconstruir la idea 
de que la materia es pasiva, sorda, bruta e inerte. Dentro de la 
jerarquía de la materialidad, parece que hay materialidades más 
válidas que otras, como lo es la materia orgánica. El cuerpo de un 
ser vivo, por ejemplo, es más válido que la piedra, pues su 
materialidad no es estable, sino que cambia a lo largo del tiempo, 
pues está “viva”. Bennet escribe a propósito:  

 

Volveré una y otra vez sobre las figuras de la "vida" y la 
"materia", desestabilizándolas hasta que empiecen a parecer 
extrañas, más o menos como el modo en que una palabra habitual 

34



Garibay y Serna Covarrubias 

puede, al ser repetida, convertirse en un sonido extraño y sin 
sentido. En el espacio abierto por este extrañamiento puede 
comenzar a tomar forma una materialidad vital (Bennett, 2022: 9-
10).  

 

El extrañamiento de “la vida” y “la materia” no es más que la 
deconstrucción de las nociones que se le han dado a estos conceptos. 
La materialidad vital enseña que los seres vivos, tal y como los 
conocemos, tienen agenciamiento,9 y que la materialidad no es 
contraria a la vida, sino que hay una repercusión entre las 
materialidades del mundo. Eso que hace “vibrar” a la materia es la 
suma de toda la vitalidad que irradian los diferentes actantes –
minerales, vegetales, animales, humanos, fúngicos, acuáticos, 
aéreos, terrestres– y que logran modificar a las otras materialidades.  

 
9 Utilizamos la noción de “agenciamiento” como una forma de pensar en las 
repercusiones políticas que tienen los actantes unxs con otrxs. Con esto, se 
entiende que el concepto de “agencia” que utilizamos tiene dos herencias, por un 
lado, la de Deleuze y Guattari, para quienes el agenciamiento tiene que ver, tanto 
con desplazamiento ontológico del mundo hacia “otros mundos” (eso que llaman 
deterritorialización y reterritorialización), como con ir de lo individual a lo 
colectivo (o de lo molar a lo molecular, como ellos lo llaman). En Mil mesetas, 
Deleuze y Guattari escriben: “Un agenciamiento es precisamente ese aumento de 
dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a 
medida que aumenta sus conexiones. En un rizoma no hay puntos o posiciones, 
como ocurre en una estructura, un árbol, una raíz (Deleuze y Guattari, 2004:14).  

Por el otro lado, está Bruno Latour, quien desplaza la noción de “sujeto” 
por la de “actante” para pensar la fuerza de transformación que tiene una entidad, 
humana o no, hacia con otra entidad. Al tomar este concepto de la narratología, 
Latour enfatiza la manera en que un elemento puede ser transformado por otro 
dentro de las novelas. Por ejemplo, la voz narrativa puede ser un pueblo (como 
en el caso de Los recuerdos del porvenir) que tiene repercusiones en otros elementos, 
ya sean orgánicos, minerales, vegetales, cosas, etc. (Latour, 2005:84).  

Si pensamos en la burbuja, lo acuático y lo aéreo tendrían, entonces, 
agenciamiento, pues no solamente habitan un territorio en constante de-
territorialización (para utilizar el concepto deleuziano), sino que también tienen 
una propia narrativa: ¿qué nos cuenta el aire al interior de esa membrana? 

35



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

La vibración de la materia que repercute en otras entidades 
semeja lo que Deleuze y Guattari llamaron un “plano de 
inmanencia”, caracterizado como un territorio en el que se albergan 
distintos conceptos que van a desterritorializarse y 
reterritorializarse en forma rizomática. A propósito de la burbuja, 
las definiciones aéreas que Deleuze y Guattari están en el plano de 
inmanencia: “Los conceptos son el archipiélago o el esqueleto, más 
columna vertebral que cráneo, mientras que el plano es la respiración 
que envuelve estos isolats [cursivas por nosotrxs]” (Deleuze y 
Guattari, 2022:40). La imagen de la tierra (en este caso el 
archipiélago) como esfera, aunque aparenta solidez, en realidad, 
siempre está en cambio. La diferencia entre los conceptos y el plano 
de inmanencia es que, en éstos, hay una aparente estabilidad que 
permite que haya, por lo menos momentáneamente, una forma de 
asirlos. Al contrario, el plano de inmanencia en Deleuze y Guattari 
propone una fuga constante, lo cual hace que los conceptos, aunque 
territoriales, siempre estén en movimiento, de ahí la imagen aérea 
del plano de inmanencia.  

El planeta Tierra, en este sentido, sería una imagen con la que 
se podría ilustrar esta propuesta de Deleuze y Guattari, pues 
encontramos superficies terrestres –archipiélagos en forma de 
continentes– que están rodeados de aire. La burbuja, en este sentido, 
es una imagen útil para conceptualizar este plano de inmanencia, 
por su constante devenir, por su carácter aéreo y/o acuático. El aire 
en el interior de la burbuja nunca es estático, al ser aérea, parece que 
tiende a la sublevación.  

La imagen del niño que trata de tomar una burbuja de jabón 
en el cielo es poética y política. La burbuja flota y trata de irse al 
cielo, mientras que el niño trata de aprehenderla. Esto no es posible, 
ya sea porque la burbuja se escapa con gran velocidad, o porque al 
momento de tocarla, explota. La única manera de poder acariciarla 
sería mediante la mirada. La contemplación adquiere además una 

36



Garibay y Serna Covarrubias 

característica visual, una especie de tacto o caricia, como si el ojo se 
hiciera háptico.  

 

3. ONTOLOGÍA DE LO (IM)POSIBLE 

El materialismo vital de la burbuja aísla una parte del mundo 
que, aunque artificial, está enseñando algo.10 El aislamiento aéreo de 
la burbuja demuestra, por un lado, que existen seres vivos 
microscópicos (bacterias, virus, hongos) que tienen repercusiones 
no solamente con los animales humanos y no–humanos, sino con 
toda la materialidad de la tierra. Por otro lado, si la burbuja está 
hecha con aliento, los seres microscópicos que habitan el aire son 
una mezcla entre aquellos que nosotrxs expulsamos, con aquellos 
que habitaban, de por sí, el aire. 

La materialidad de la burbuja no se limita al aire interior 
(pneûma), sino también a su membrana. Aunque en la tradición 
filosófica, el prototipo de la burbuja ha sido humana, en la 
naturaleza hay numerosos casos, como el de las burbujas hechas por 
las belugas. Éstas son más que meros subproductos de su 
movimiento, pues son signos con un valor comunicativo específico; 
cuando una beluga nada o se agrupa, crea una perturbación visible 
en forma de burbuja que emerge de su cuerpo y asciende hacia la 
superficie del agua. Este fenómeno actúa como un medio visual de 

 
10 Se puede hacer una historia de la filosofía occidental basada en la enseñanza del 
buen vivir. Pensar en esta pedagogía de la virtud llevó a Derrida a escribir en 
Espectros de Marx: “quisiera aprender a vivir por fin” (Derrida, 1995:11). El “por fin” 
[enfin] se puede entender como el final de un camino y como el “aprender a vivir” 
para el final. Con esto, Derrida puntualiza que, pese a que la metafísica de la 
presencia ha tenido la tentativa por enseñarnos a “vivir”, no lo ha logrado –uno 
de los motivos, dice Derrida, es la poca reconciliación que la filosofía tiene con la 
finitud y con la muerte–. En términos de una sensibilidad ecológica, la burbuja 
nos puede enseñar algo sobre la vida, tanto en términos de la contingencia –como 
en las pinturas de vanitas en las que la burbuja representa lo efímero–, como de 
una necesidad inter-subjetiva de cohabitar con otras especies.  

37



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

comunicación que se utiliza para marcar presencia, coordinarse o 
señalar a otros miembros del grupo. Aquí las burbujas establecen 
una relación entre los cuerpos, mediada por el agua, el aliento y la 
vibración. 

Una comunicación mediante burbujas rompe con las nociones 
humanas del lenguaje que están basadas en la doble articulación y 
en el significado unívoco de las palabras. La burbuja de las belugas 
es una comunicación material basada en una especie de escritura 
ecológica, un trabajo deconstructivo en torno a la escritura como el 
que Jacques Derrida llevó a cabo en De la gramatología, y en La voz y 
el fenómeno, donde se percata de la marginalidad filosófica de la 
escritura que deriva en una marginalidad de la naturaleza. Mientras 
que la voz (es decir, la palabra hablada) se emparenta con los 
conceptos de presencia, vida, lo humano y la cultura, la escritura, al 
contrario, se encuentra del lado de la ausencia, la muerte, la cosa y 
la naturaleza.11 

Dentro de la metafísica de la presencia, el logos, entendido 
como lenguaje y verdad, se encuentra en la voz (palabra hablada), a 
diferencia de la apariencia y de la mentira, que estarían del lado de 
la escritura.12 En otros términos, se puede decir que la palabra 
hablada deja de lado su materialidad, pues lo que importa es el 
significado de la palabra y no el medio por el que se dice. En la 
escritura, al contrario, la materialidad va a ser lo más importante, 

 
11 Hablando de la escritura como huella, escribe Philippe Sollers en la 
“Introducción” de De la gramatología que: “El pensamiento de la huella es así 
"anterior", como diferencia, a la distinción (cultivada) entre naturaleza y cultura, 
animalidad y humanidad, etc. No es anterior a la naturaleza misma, a la 
animalidad misma, sino a lo que de ellas es tolerado para que sea posible hablar” 
(cit. en Derrida, 1971, p.XIII). Así, la jerarquía que piensa en el ser humano como 
un “más allá” de lo animal es un pensamiento cultivado y alimentado por una 
tradición que tiene como fundamento al ser humano.  
12 Hay que recordar que, para Derrida, la “metafísica de la presencia” es una 
manera de nombrar a la tradición filosófica que se fundamenta en las nociones 
que engloban el “estar presente”; es decir, el ahora, el aquí, lo vivo, la verdad…  

38



Garibay y Serna Covarrubias 

pues ahí se juega su durabilidad, la legibilidad y la correcta 
transmisión del significado.  

La comunicación material de las belugas es una escritura con la 
cualidad de inscripción. Para que haya escritura es necesario, por un 
lado, un soporte en el que haya fuerza para su modificación y, por 
el otro, un elemento que posibilite la modificación de ese soporte. 
Pero ¿cómo se puede inscribir en la burbuja?, ¿se inscribe sobre, 
dentro, fuera, a, hacia, o en la burbuja? Se trata de una frágil 
membrana que como huella está destinada a la diseminación, lo que 
tiene las repercusiones ontológicas de una escritura ecológica. 

En un primer momento, se constata que el soporte de la 
burbuja es demasiado frágil, pues la idea común que se tiene de ellas 
es que, tan solo al tocarlas, explotan. Entre menos sólido sea un 
soporte, es más resistente a la inscripción. La membrana de las 
burbujas se vuelve un caso especial para hablar de su materialidad. 
La membrana de la burbuja es acuática, lo que conlleva una 
elasticidad que dificulta la inscripción, pues el agua se adapta al 
espacio. Por otro lado, la membrana es transparente, lo que permite 
una visión, tanto del interior, como del exterior, además hay 
protuberancias en ella, lo cual rompe con la idealización de una 
burbuja perfecta. Por último, se puede decir que la membrana de la 
burbuja es permeable.  

Como se percibe en las características anteriores, la membrana 
de la burbuja no es estable, sino todo lo contrario. La permeabilidad 
y la impermeabilidad es una diferencia que re-marca esta 
característica, y señala una diferencia material, una tensión entre lo 
que se cierra y lo que se abre al mundo. En su fragilidad, la burbuja 
revela la impermeabilidad como una falacia; el mundo no es un 
espacio sellado, sino un campo de flujos que atraviesan todo lo que 
lo compone. La membrana de la burbuja, aunque aparentemente 
definida, es en realidad un umbral poroso, permeable a la 
contaminación. La membrana de la burbuja, aunque parece lisa, en 

39



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

realidad tiene porosidades que son producto de las inscripciones 
que están sobre ella. Si en la historia de la filosofía la burbuja ha sido 
pensada como metonimia del mundo, no por su forma esférica, sino 
por los poros que se hacen evidentes en los momentos de grandes 
crisis climáticas, como cuando la capa de ozono es perforada y 
vulnerada.  

Que la condición de existencia de la burbuja sea su membrana 
y que esta membrana tenga porosidades tiene repercusiones 
ontológicas importantes. Como soporte perforado, y siguiendo el 
concepto de subjectil de Derrida (herencia de Antonin Artaud), el 
subjectum de una pintura, a diferencia de las categorías pictóricas 
tradicionales, se encuentra perforado, es “una suerte de piel, 
agujerada de poros” (Derrida 2011:102).13 

Que la membrana de la burbuja pueda ser subjectil permite 
romper con la idealización de una burbuja lisa. Se podría decir que 

 
13 Hay que recordar que, en francés, la palabra piel [peau] se diferencia 
fenomenológicamente de la carne [chair]. La fenomenología, sobre todo la de 
Husserl y Merleau-Ponty, basan su reflexión ontológica sobre una subjetividad 
trascendental que se basa en un sujeto de “carne [chair] y hueso” que interactúa 
con el mundo. Es aquí donde entra la diferencia entre un cuerpo vivo y un cuerpo 
vivido. En palabras de Marcela Venebra: “El cuerpo vivo no es el cuerpo 
biológico, ni la carne designa la materialidad del cuerpo, aunque la implica —a 
través del impulso—. El cuerpo vivo en el más amplio sentido describe lo mismo 
un nenúfar que un mixomiceto o un paquidermo, un cuerpo vivo es un cuerpo 
viviente, funcional o vitalmente enlazado a un entorno de otros vivientes y de 
objetos físicos no vivos [...] Las cosas vivas crecen, nacen y mueren a diferencia 
de las cosas no vivas. Ahora bien. Entre los cuerpos vivos podemos reconocer la 
más precisa esfera de nuestra experiencia como cuerpos además de vivos, 
vividos” (Venebra, 2018:112). Con este análisis, queda claro que, para Husserl, 
toda subjetividad no-humana es una subjetividad no vivida, aunque sí haya una 
relación con los otros cuerpos vivos. Un vitalismo vibrante rompe con esta idea, 
pues se basa en que existe siempre una relación vibrante de los cuerpos a partir de 
su materialidad.  
 De ahí que sea importante el tema de la piel, pues es el primer contacto 
con el mundo. Se puede decir que, mientras la carne [chair] constituye a priori toda 
subjetividad, la piel es el límite que tiene con el mundo: ahí donde la subjetividad 
puede relacionarse con él. En el caso de la burbuja, la piel no se trata de un límite 
inquebrantable, sino un lugar donde es posible transitar del interior al exterior.  

40



Garibay y Serna Covarrubias 

esos poros dinamizan a la burbuja, entendiendo esto como la 
posibilidad de un paso (sobre todo aéreo) entre el adentro y el 
afuera de la burbuja. Unido con la transparencia de esa membrana, 
los poros permiten una crisis de las categorías interior/exterior. El 
límite, en este sentido, no es la membrana como tal, sino las 
aberturas que se encuentran en ella. En términos conceptuales, se 
podría decir que, con esos poros, se pone en crisis una materialidad 
inmanente, a propósito de Spinoza y Marx.  

Que sea posible un entrar y un salir de la burbuja implica la 
negociación de elementos o la contaminación que ocurre dentro. 
Aunque en apariencia una burbuja pueda ser aséptica, en realidad 
se trata de todo un ecosistema en el que conviven diferentes 
elementos que vibran unos con otros. La contaminación dentro de 
la burbuja no se entiende como una pérdida de pureza, sino como 
un proceso de interacción fecunda. Esta interacción es lo que 
sostiene la vitalidad misma de la burbuja. La vitalidad, entonces, no 
es la propiedad de un ser aislado, sino el resultado de su exposición 
a lxs otros. 

Este desplazamiento ontológico vibra en la categoría de 
subjectil, neologismo que une a las palabras sujeto [sujet], proyectil 
[projectile] y subjetividad [subjectivité]: “Un subjectil no es un sujeto, 
mucho menos lo subjetivo, tampoco es el objeto, pero justamente 
¿qué y la cuestión del «qué» guardan un sentido para lo que se 
encuentra entre esto o aquello, sea lo que sea? El entremetimiento de un 
subjectil, en esta cuestión de diseño a mano, en esta maniobra o estos 
tejemanejes, he ahí quizá lo que importa” (Derrida 2011:22). Se 
podría leer esta fórmula en términos materialistas, estableciendo 
que la diferencia entre una “cosa” y un “sujeto” no está, en realidad, 
en la conciencia, sino en la agencia que tienen en el mundo. Que el 
subjectil permita una entre-posición, hace posible una ontología que 
dentro de una metafísica de la presencia es imposible. Con esto, se 
quiere decir que la categoría de subjetividad se expande, en 

41



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

vibraciones, con sujetos humanos, no-humanos, animales, 
vegetales, minerales, acuáticos… 

La (im)posibilidad de la que se habla no está del lado del “no 
ser”, como tradicionalmente se podría pensar. Se habla de 
(im)posibilidad en la medida en que eso que hacer al ser “es” se 
vuelve, al mismo tiempo, su posibilidad de dejar de ser. En el caso 
del subjectil, las perforaciones pueden expandirse a tal punto en que 
rompen por completo la superficie. Dicho de otro modo: la 
condición de posibilidad del subjectil (los poros) es, al mismo 
tiempo, lo que posibilita su destrucción. Como la burbuja aísla parte 
del mundo dentro de ella, la porosidad permite que haya un “ir y 
venir” que, en términos teóricos, es un “más allá” y un “más acá”. 
La contaminación se da tanto en un nivel teórico y, sobre todo, 
material. Que el aire sea capaz de entrar y salir de la burbuja 
significa que hay flujos vibrantes de elementos que interactúan unos 
con otros.  

Ese flujo aéreo de la burbuja deviene en una ontología 
(im)posible en la medida en que no es posible una idealización 
teórica de lo que está dentro y fuera, pues siempre habrá una 
contaminación. Las bacterias, hongos, virus, oxígeno y todas las 
demás partículas están en constante agenciamiento con otros 
elementos y esto hace que nunca sean los mismos.  

Una tentativa por escribir sobre la membrana de la burbuja 
termina en una aparente desaparición de ella. Parece que lo 
(im)posible tuvo tal fuerza que la destruyó para siempre. La burbuja 
continúa con un subjectil más elástico: el aire. Escribir sobre y con el 
aire se vuelve una forma de elaborar vibraciones que nos llegan a 
todxs.  

 

42



Garibay y Serna Covarrubias 

De este modo, el mundo se formó en un todo autocontenido, 
con el elemento cósmico más fluido sirviendo como su corteza 
sólida. 

¿De qué otro modo se podría encerrar el aire, sino 
utilizándolo él mismo como envoltorio? Un procedimiento inverso 
pudo tener lugar, para prevenir así la aporía, incluida la 
determinación del lugar.  

Lo que se escapa a la limitación se convierte en el límite 
mismo. Y allí donde el ser se da todavía bajo la forma de 
fenómenos físicos sensibles –en el mundo griego–, el soporte 
material del apeiron se constituye en peiras (Irigaray 1983: 22) 

 

El aire como fundamento filosófico por excelencia se encuentra 
en un límite tan elástico que parece imposible de pensarse. La 
ecología vibrante de la burbuja posibilita pensar en ese “escape del 
límite” que difiere y se convierte en el límite mismo. El ser humano 
no tendría por qué ser un límite, sino un pequeño elemento que, al 
igual que otros, se encuentra en un mundo aéreo. El Universo que 
habitamos no es la Tierra, sino un ambiente lleno de aire.  

 

Bibliografía 

Aristóteles (1994a): Ética a Nicómaco, trad. Antonio Gómez Robledo, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

Aristóteles (1994b): Reproducción de los animales, trad. Ester Sánchez, 
España, Editorial Gredos.  

Bachelard, G. (2005): El agua y los sueños, trad. Dora Leenhardt, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

Bachelard, G. (1957): La poética del espacio, trad. Ernestina de 
Champourcin, México, Fondo de Cultura Económica. 

43



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja 

Bennett, J. (2022): Materia vibrante. Una ecología política de las cosas, 
trad. Maximiliano Gonnet, Buenos Aires, Caja Negra Editora. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2004): Mil Mesetas. Capitalismo y 
esquizofrenia, trad. José Vázquez Pérez y Umberto Eco, Valencia, Pre-
Textos, p. 14. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2022): ¿Qué es la filosofía?, trad. Thomas 
Kauf, Barcelona, Anagrama. 

Derrida, J. (1997): La diseminación, trad. José Martín Arancibia, 
España, Espiral.  

Derrida, J. (1995): Espectros de Marx, trad. José Miguel Alarcón y 
Cristina de Peretti, Madrid, Trotta. 

Derrida, J. (1971): De la gramatología, trad. Óscar del Barco y Conrado 
Ceretti, introducción de Philippe Sollers, Ciudad de México, Siglo 
XXI. 

Derrida, J. (2003): La voz y el fenómeno, trad. Francisco Peñalver, 
Valencia, Pre-Textos. 

Derrida, J. (2011): Forcenar al subjectil. Edición bilingüe, trad. Rafael 
Alejandro Castellanos y Bruno Mazzoldi, Colombia, Pontificia 
Universidad Javeriana.  

Enaudeau, C. (1999): La paradoja de la representación, trad. Jorge 
Piatigorsky, Buenos Aires, Paidós. 

Ingold, T. (2011): “Earth, Sky, Wind and Weather”, en Being Alive, 
Londres, Routledge, p. 115. 

Irigaray, L. (1983): L’oubli de l’air chez Heidegger, Paris, Éditions de 
Minuit, p. 22. 

44



Garibay y Serna Covarrubias 

Latour, B. (2005): Reensamblar lo social. Una introducción a la Teoría del 
Actor-Red, trad. María Teresa Gallego y Miguel Velasco, Buenos 
Aires, Manantial. 

Sloterdijk, P. (1998): Esferas I: Burbujas. Microesferología, trad. Isidoro 
Reguera, Madrid, Siruela. 

Venebra, M. (2018): “Husserl. Cuerpo propio y alienación”, en 
Investigaciones Fenomenológicas, n. 15, pp. 109–132. 

45



ENSAYO DE METABOLISMO 

DIALÉCTICO 
DE LA AUTONOMÍA BIOLÓGICA AL 

METABOLISMO SOCIAL DEL CAPITAL 

Facundo Nahuel Martín1 
UBA - CONICET 

Resumen 

En los últimos lustros encontramos una serie de inflexiones 
teóricas en torno a los significantes “materia” y “naturaleza” en el 
campo de las humanidades. Estos desplazamientos se relacionan 
con fenómenos históricos e incluso histórico-naturales. Reflejan, 
ante todo, la creciente preocupación por las fronteras planetarias en 
disrupción, la crisis ambiental escalante y, en particular, el cambio 
climático. En este trabajo voy a presentar algunas reflexiones sobre 
los conceptos de autonomía biológica y metabolismo social en 
relación esta nueva atención a la vida material encarnada en la teoría 
humanística. Voy a reconstruir en paralelo algunos aspectos 
metabólicos del capitalismo en la teoría marxista y una concepción 
biológica (el enfoque enactivo) centrada en la autonomía del ser 

1 es Doctor en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires, investigador de 
carrera del CONICET y docente universitario. Sus investigaciones actuales se 
relacionan con el problema del materialismo en la teoría crítica contemporánea. 
Estudia la relación entre el cambio tecnológico, la crisis ambiental, las formas de 
la subjetividad y la dinámica del capital. Publicó los libros Marx de vuelta. Hacia 
una teoría crítica de la modernidad (El Colectivo, 2014), Pesimismo 
emancipatorio. Marxismo y psicoanálisis en el pensamiento de Th. W. Adorno 
(Marat, 2019) e Ilustración sensible. Hacia un giro materialista en la teoría crítica 
(Ediciones IPS, 2023). 

Recibido 17-07-2025 – Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 46-78 – 
Aceptado 12-08-2025 

46



Facundo Nahuel Martín 

vivo. El primer eje refiere a las formas de reproducción social-
material bajo la lógica de la acumulación. El segundo, al vínculo 
profundo entre subjetividad y metabolismo corporal. Trataré de 
registrar algunos paralelismos y zonas de articulación posible entre 
estos dos conceptos. Voy a sugerir que una “dialéctica del 
metabolismo” expresa algunos paralelos lógicos entre la filosofía de 
la biología y la crítica del capital. Esta dialéctica articula tres 
instancias lógicas, cifradas en los conceptos de anidamiento, desacople 
del nivel emergente y colapso de la jerarquía ontológica. Estos tres niveles 
de análisis se dan en paralelo, pero sin identidad conceptual plena, 
en los dominios de la autonomía biológica y el metabolismo social 
moderno. 

Palabras clave: Materialismo – Metabolismo – Dialéctica – 
Autonomía 

 

Abstract 

In recent decades, we have seen a series of theoretical shifts 
around the signifiers “matter” and “nature” in the field of the 
humanities. These shifts are related to historical and even historical-
natural phenomena. Above all, they reflect the growing concern 
about the disruption of planetary boundaries, the escalating 
environmental crisis, including in particular, climate change. In this 
paper, I will present some reflections on the concepts of biological 
autonomy and social metabolism in relation to this renewed 
attention to embodied material life in humanistic theory. I will 
reconstruct in parallel some metabolic aspects of capitalism in 
Marxist theory and a biological conception (the enactive approach) 
centered on the autonomy of living beings. The first axis refers to 
forms of social-material reproduction under the logic of 
accumulation. The second refers to the deep link between 
subjectivity and bodily metabolism. I will try to record some 
parallels and areas of possible articulation between these two 
concepts. I will suggest that a “dialectic of metabolism” expresses 
some logical parallels between the philosophy of biology and the 
critique of capital. This dialectic articulates three logical instances, 
encoded in the concepts of nesting, decoupling of the emergent level, 

47



Ensayo de metabolismo dialéctico 

and collapse of the ontological hierarchy. These three levels of analysis 
occur in parallel, but without full conceptual identity, in the 
domains of biological autonomy and modern social metabolism. 

Keywords: Materialism – Metabolism – Dialectics – 
Autonomy 

 

INTRODUCCIÓN 

La vida material suscita intensas discusiones en la filosofía y 
la teoría social contemporáneas. Corrientes como los nuevos 
materialismos (Bennett 2010), el posthumanismo (Braidotti 2013) y 
giro ontológico en antropología (Viveiros de Castro 1998; 2003) 
buscan, de diferentes maneras, superar algunos rasgos del dualismo 
de cultura y naturaleza que predominó en parte de las humanidades 
hacia el cambio de siglo. Emergentes de nuestra época histórica 
como el cambio climático, la extinción de especies, las aceleradas 
transformaciones tecnológicas y la creciente intervención técnica en 
la vida orgánica, parece que demandan marcos analíticos capaces de 
suavizar o sortear dualidades enquistadas en torno a lo natural y lo 
social, lo orgánico y lo simbólico. Se puede hablar de una escena 
“postextual” (Colebrook 2013; Biset 2023) de la teoría en las 
humanidades continentales, que buscan, de maneras diferentes y 
sin presentar un frente homogéneo, desplegar marcos categoriales 
capaces de integrar el estudio de lo social con el de la vida biológica, 
la tecnología y el ambiente. 

El marxismo ecológico ha colocado el concepto de metabolismo 
[Stoffwechsel] en el centro del análisis materialista de la acumulación 
de capital. Desde los germinales trabajos de John Bellamy Foster 
(2000) y Paul Burkett (1999) hasta los más recientes de Kohei Saito 
(2022; 2023), los análisis sociometabólicos han aportado también 
investigaciones específicas sobre el Antropoceno (Angus, 2016; 
Foster y Clark, 2010), el capital fósil (Malm, 2016), la revolución 
agrícola y la logística (Mau, 2023), entre otros. Los marxistas 
ecológicos elaboran un marco analítico para explicar las rupturas en 
el metabolismo social que emergen como resultado de la acumulación 
de capital. Rechazan, entonces, la separación entre lo social y lo 

48



Facundo Nahuel Martín 

natural que ha caracterizado especialmente a la tradición marxista 
occidental. El ecomarxismo propone un materialismo metabólico 
capaz de pensar juntos el proceso la acumulación de capital y las 
condiciones biofísicas de reproducción de la sociabilidad humana. 
El materialismo de Marx, en esta lectura, no se fija solo en las 
determinaciones económico-sociales del proceso de valorización y el 
intercambio de mercancías. En cambio, es también un materialismo 
corporal. Remite a una economía encarnada que se mide en flujos de 
materia y energía antes que en dinero. En la lectura metabólica 
marxista, la vida social es caracterizada como una propiedad 
emergente significativa dentro del continuum naturaleza-cultura 
(Malm, 2017). En este marco, aparecen nuevas preguntas en torno a 
la relación entre el materialismo marxiano y el naturalismo 
científico, la relación entre Marx y Darwin y la posibilidad de una 
lectura interdisciplinaria entre las ciencias sociales, la biología y la 
ciencia climática. 

El análisis metabólico demanda una teoría del cuerpo. A pesar 
del énfasis en la materialidad económica, “los marxistas han 
permanecido hasta ahora extrañamente silenciosos sobre el asunto 
del cuerpo” (Mau, 2023: 95). Así como los estudios feministas en los 
últimos lustros han desplegado encuentros sutiles y productivos 
con la biología y las neurociencias (por ejemplo, Alaimo, 2010; 
Wilson 2015; La Greca y Solana 2024), la tradición marxista, en el 
contexto del análisis metabólico, necesita una teoría del cuerpo a la 
vez biológicamente informada y capaz de impulsar la investigación 
histórico-social. ¿Qué concepto de la vida orgánica humana, a la vez 
filosóficamente relevante y empíricamente informado, puede 
articularse con el análisis metabólico históricamente determinado 
de la sociedad capitalista? 

En este trabajo voy a presentar una respuesta hipotética a la 
pregunta de arriba. Sostendré que un concepto dialéctico del 
metabolismo, inspirado en la noción de autonomía biológica propuesta 
originalmente por Francisco Varela (1979) podría articularse con el 
análisis sociometabólico desarrollado en el marxismo. Defino ese 
concepto dialéctico en términos de un sujeto que es también sustancia 
en cuanto “pone sus presuposiciones” o es producto de su actividad 
autorreferida (Marques, 2016: 113; Di Paolo, 2023). El ser vivo 

49



Ensayo de metabolismo dialéctico 

produce activamente las condiciones-límite de su propia existencia, 
manteniéndose con vida a través de una relación recursiva con su 
propia constitución. Su existencia es, entonces, resultado de su 
propia actividad en una lógica autopoiética (Maturana y Varela, 
1972; Varela y Weber, 2002) o autogenética (Deacon, 2011). El 
metabolismo, que caracteriza la relación de interacción dinámica 
entre organismo y ambiente, hace posible la existencia autónoma y 
activa del ser vivo. Llamo, entonces, metabolismo dialéctico a la lógica 
por la cual un agente repone activa y autónomamente sus 
condiciones materiales existencia mediante un proceso recursivo de 
intercambio material-energético con el medio. 

Voy a presentar, en particular, el concepto de autonomía 
biológica como es elaborado en el marco del punto de vista 
organizacional en la filosofía de la biología (Moreno y Mossio, 2015). 
Este enfoque provee las bases conceptuales del enfoque enactivo sobre 
la cognición (Di Paolo y Froese, 2024), en un marco de continuidad 
ontológica entre los fenómenos de la vida y la mente. El enfoque 
organizacional pone de manifiesto una lógica dialéctica en virtud de 
la cual el organismo es a la vez sustancia y sujeto, o aparece como 
resultado de su propia actividad en un marco de cierre organizacional. 

El concepto dialéctico de metabolismo implica, sostendré, un 
triple movimiento lógico, que puede vindicarse, siempre que se 
preste atención a las diferencias, desde el nivel celular hasta el 
metabolismo social de conjunto. Esta estructura lógica o conceptual 
puede reconstruirse formal y genéricamente con los conceptos de 
anidamiento, desacople y colapso de la jerarquía. Con anidamiento 
ontológico me refiero a la emergencia, en cada caso, de un nivel de 
análisis específico que depende existencialmente de niveles más 
básicos, pero porta dinámicas novedosas. Así, la vida orgánica está 
anidada sobre las interacciones a nivel físico y químico, como la vida 
mediada lingüísticamente, propia de las sociedades humanas, está 
anidada sobre propiedades genéricas de la existencia biológica. Con 
desacople del nivel emergente me refiero a que, en cada caso, las 
dinámicas de interacción y los poderes causales del nivel analizado 
deben reconstruirse en sus propios términos, de una forma que dé 
cuenta de sus dinámicas irreductibles (así, la vida tiene poderes 
específicos o autónomos que necesitan una explicación biológica 

50



Facundo Nahuel Martín 

antes que física, como, en otro contexto de indagación, la vida 
simbólica humana tiene dinámicas irreductibles a la sola 
reproducción del metabolismo orgánico). Finalmente, hay colapso de 
la jerarquía ontológica porque los niveles superiores integran y 
transforman los modos de funcionamiento de los niveles inferiores, 
lo que da lugar a una imagen más complicada que la de la mera 
agregación vertical de mecanismos emergentes. Esta lógica realiza 
lo que Douglas Hofstadter llama un loop o bucle extraño: 

 

No un circuito físico, sino un loop abstracto en el cual, en una 
serie de estadíos (…), hay un cambio desde un nivel de abstracción 
(o estructura) hacia otro, que se siente como un movimiento ascen-
dente en una jerarquía, y sin embargo de alguna manera, los sucesi-
vos cambios ‘hacia arriba’ en la jerarquía terminan dando lugar a un 
ciclo cerrado (…) En suma, un loop extraño paradójico es un bucle 
de retroalimentación que atraviesa los niveles (Hofstadter, 2008: 101-
102). 

 

La mentada “lógica dialéctica” del metabolismo remite a la 
emergencia de un nivel autónomo de organización que, a su turno, 
gobierna las condiciones de realización de su propia existencia 
(Marques, 2016). El metabolismo orgánico exhibe la “lógica 
dialéctica” de la posición de las presuposiciones, en virtud de la cual el 
ser vivo aparece como resultado de su propia actividad y, en esa 
medida, como automediador o autoproductivo. En esta lógica, la 
emergencia de niveles anidados es reclutada en forma de bucle por 
el carácter recursivo de la autoorganización biológica, produciendo 
un colapso de la jerarquía emergente. El análisis sociometabólico, 
finalmente, explica una determinación antropológica característica 
de la especie humana: la delegación extrasomática del metabolismo 
corporal en la organización social y su paquete instrumental. La 
sociedad, sostendré, no es necesariamente un sistema autopoiético 
de orden superior y cerrado sobre sí mismo. Sin embargo, la 
delegación instrumental del metabolismo humano implica una 
determinación social e histórica cada vez específica de las 

51



Ensayo de metabolismo dialéctico 

condiciones de realización del proceso reproductivo corpororal 
individual. En la sociedad capitalista en particular, la lógica 
abstracta y semoviente del proceso de valorización subsume al 
metabolismo social, lo que produce una serie de mutaciones 
productivas específicas de la sociedad moderna, que abarcan desde 
la incorporación de tecnología ahorradora de trabajo hasta el avance 
de la brecha metabólica. 

 

EL ENFOQUE ENACTIVO Y LA AUTONOMÍA BIOLÓGICA 

En las primeras secciones de este trabajo voy a reconstruir 
algunas elaboraciones sobre el ser vivo como nodo de agencia en un 
recorrido que va de la autonomía biológica al enfoque enactivo 
sobre la cognición. La noción de autonomía biológica (Varela, 2025, 
Moreno y Mossio, 2015) es una reelaboración del concepto de 
autopoiesis acuñado por Maturana y Varela (1972). Cuando se habla 
de autonomía biológica, se hace referencia a la clausura organizacional 
de los sistemas vivos, que son a la vez causa y resultado de su propia 
actividad. 

 
Deberíamos decir que los sistemas autónomos son organiza-

cionalmente cerrados. Esto es, su organización está caracterizada 
por procesos tales que:  

1. los procesos están relacionados como una red, de modo que 
dependen recursivamente el uno del otro en la generación y la reali-
zación de los procesos mismos, y 

2. ellos constituyen el sistema como una unidad reconocible en 
el espacio (dominio) en el cual existen los procesos (Varela citado por 
Froese y Di Paolo, 2024: 220). 

 

Francisco Varela, en un trabajo póstumo publicado con 
Andreas Weber (2002), sostiene que los sistemas vivos, en cuanto 
autoorganizados, despliegan una teleología intrínseca. Esta posición se 
reivindica explícitamente como “post-kantiana” y radicaliza 

52



Facundo Nahuel Martín 

algunas consideraciones presentes en la Crítica del juicio. Los 
organismos manifiestan una autoorganización circular donde “todas 
las relaciones de causa y efecto son también relaciones de medios y 
propósitos” (Varela y Weber, 2002: 106). La autonomía biológica 
refiere a un “proceso circular de autoproducción donde el 
metabolismo celular y la membrana de superficie son términos 
centrales” (Varela y Weber, 2002: 115). 

La perspectiva de la autonomía biológica conduce a un 
reencantamiento del metabolismo (Varela y Weber, 2002: 112). El ser 
vivo destaca relevancias o valora aspectos salientes del ambiente 
como importantes para la reproducción de su propia autonomía 
organizacional. 

 

Sólo una pequeña parte de todas las dinámicas del entorno 
entran como perturbaciones en el dominio de relevancia del 
organismo (...) La perspectiva de un organismo desafiado y 
autoafirmativo establece una nueva cuadrícula sobre el mundo: 
una escala de valor ubicua. Para un organismo, tener un mundo 
significa, ante todo, tener un valor, que éste genera por el proceso 
de su propia identidad (Varela y Weber, 2002: 118). 

 

Una serie de investigadores referenciados en la autonomía 
biológica vareliana despliegan lo que Gambarotto y Mossio (2022) 
llaman una “perspectiva hegeliana” sobre el ser vivo. Según esta 
perspectiva “los sistemas vivos son sistemas naturales 
intrínsecamente propositivos” (Gambarotto y Mossio, 2022: 155). La 
discusión de los enactivistas no es, con todo, exegética ni concierne 
a la historia de la filosofía. Retoman a Kant y Hegel como 
inspiración para proponer una teoría biológica capaz de informar, 
con mediaciones conceptuales e hipótesis auxiliares, la 
investigación empírica.2 “Hegel subraya la naturaleza procesual de 
la intencionalidad intrínseca, elaborando lo que, en términos 
contemporáneos, podríamos llamar la interacción entre el cierre 

 
2 Para una perspectiva más específicamente exegética sobre el concepto de vida 

en Hegel ver Ng (2020) y Assalone (2021; 2023). 

53



Ensayo de metabolismo dialéctico 

organizativo y la apertura termodinámica en los sistemas 
biológicos” (Gambarotto y Mossio, 2022: 163). 

El intercambio metabólico con el medio permite a un sistema 
autorreferencial pero precario mantener su estructura en un proceso 
de interacción dinámica y significativa con el contexto. Pensemos 
como ejemplo la quimiotaxis, en virtud de la cual una bacteria 
“nada” hacia zonas de mayor concentración de nutrientes en un 
medio heterogéneo. En este proceso, la bacteria detecta (a través de 
proteínas en la membrana, sin poseer un sistema nervioso) 
gradientes químicos en el medio. Como sistema autónomo precario, 
jerarquiza elementos de su entorno como relevantes o no relevantes 
para su sostenimiento. También evalúa los elementos jerarquizados 
como positivos o negativos en función de las demandas de su 
dinámica organizacional. Este enfoque, a diferencia de la 
perspectiva original de Maturana y Varela, propone una continuidad 
sin identidad entre la vida y la mente (ibid.), que será explicada en 
una sección siguiente. 

 

El espíritu de la filosofía postkantiana de la naturaleza que 
despertamos pretende mostrar cómo los componentes complejos 
de la mente son la realización última de los procesos de 
autoorganización que tienen lugar en la naturaleza, y los 
organismos desempeñan un papel mediador particular entre la 
heteronomía de los fenómenos mecánicos y la autonomía de la 
mente (Gambarotto y Nahas, 2023: 4). 

 

Entre la legalidad causal de la naturaleza física y el “espacio 
de las razones” propio de la acción humana mediada 
simbólicamente, estos autores proponen un tercer espacio lógico, 
propio de la vida: el “espacio de las motivaciones” (Gambarotto y 
Nahas, 2023: 6). Incorporar este tercer espacio permitiría enraizar la 
agencia en la naturaleza sin eliminarla por la vía reductiva. En esta 
perspectiva, la agencia es un “fenómeno ecológico” fundado en la 
relación dinámica y recursiva entre el organismo y su ambiente 
(Gambarotto y Nahas, 2023: 7). Los organismos, tengan o no una 

54



Facundo Nahuel Martín 

“mente” asentada en un sistema nervioso, despliegan creación de 
sentido (sense-making) en cuanto se vinculan con el ambiente en 
términos de “oportunidades significativas para la acción” 
(Gambarotto y Nahas, 2023: 7). 

Para sintetizar, en esta autodenominada “perspectiva 
hegeliana” y “post-kantiana” en la teoría biológica, la agencia 
organísmica integra tres cualidades básicas: individualidad, 
asimetría y normatividad (Barandiaran, Di Paolo y Rohde, 2009: 
368-373). Un sistema autónomo dotado de agencia debe estar 
individuado, es decir, diferenciarse del entorno. No se trata solo de 
que posea una membrana u otro límite físico: debe ser capaz de 
constreñir activamente las condiciones límite de su propia viabilidad, es 
decir, de individualizarse conforme actúa de manera autorreferida. 
Este sistema es asimétrico porque es la fuente causal de su 
dinamismo circular. Finalmente, la normatividad remite al carácter 
de finalidad intrínseca del agente. Un sistema vivo es motivado por 
estándares valorativos cuyo cuidado es condición de la viabilidad 
existencial del sistema como tal. Cuando estas tres condiciones se 
cumplen, podemos hablar de un agente autónomo que se relaciona 
con el medio de manera evaluativa y asimétrica conforme las 
constricciones de su propia individuación. 

El concepto formal de agencia no es privativo de la vida 
orgánica. La autonomía operacional podría darse en varios 
sustratos o formatos y es aplicable, también, a procesos de 
interacción social, así como a la organización de subsistemas en el 
organismo, como el sistema inmune o el sistema nervioso (Froese y 
Di Paolo, 2024: 221). La autonomía operacional es, con todo, 
constitutiva de la agencia que exhiben los seres vivos. Los 
organismos “habitan” el espacio lógico de los agentes autónomos, que 
interactúan con el entorno en forma asimétrica de acuerdo con las 
constricciones de su propia individuación y normatividad. 

 

EL ANIDAMIENTO ONTOLÓGICO DE LA AUTONOMÍA Y LA AGENCIA 

En el contexto de la autonomía biológica, Froese y Di Paolo 
defienden que “vivir es esencialmente un proceso de creación de 

55



Ensayo de metabolismo dialéctico 

sentido” (2024: 220). Los sistemas vivos, en cuanto ensamblajes 
precarios que mantienen su identidad a través de la relación 
metabólica con el medio, “enaccionan” o “enactúan” (enact) un 
mundo significativo que destaca saliencias en un entorno físico no-
neutro. Enactuar un mundo quiere decir destacar un medio 
significativo para el organismo mediante la creación de sentido 
(sense-making). 

 

El significado no va a encontrarse en el ambiente externo o 
en las dinámicas internas del sistema. En cambio, el significado es 
un aspecto del dominio relacional establecido entre ambos. El 
significado depende del modo específico de codeterminación que 
cada sistema autónomo realiza con su entorno (Froese y Di Paolo, 
2024: 223). 

 

La adaptividad es la capacidad de los sistemas autopoiéticos, 
incluso muy simples, para modular su propia actividad a partir de 
la evaluación de su trayectoria vital. La agencia adaptiva es 
condición necesaria de la creación de sentido. Aparece como un nivel 
de análisis emergente en la organización del ser vivo, que se monta 
ontológicamente sobre la autonomía biológica (cierre de las 
constricciones). “Mientras que la autopoiesis (o la autonomía) es 
suficiente para generar un ‘propósito natural’ (Kant, 1987), la 
adaptividad refleja la capacidad del organismo –necesaria para la 
creación de sentido– para evaluar las necesidades y expandir los 
medios hacia ese propósito” (Froese y Di Paolo, 2024: 225). En otras 
palabras, la agencia adaptiva aparece como una propiedad 
emergente del sistema autónomo. 

Existe un desacople constitutivo en el fenómeno de la vida, entre 
la modulación plástica de la agencia adaptiva y la recursividad 
cerrada de la autopoiesis orgánica. Cuando el organismo realiza 
ajustes, ya en su acoplamiento sensorio-motor con el medio, ya en 
su metabolismo, aparece un nuevo nivel dinámico de actividad que 
está relativamente desacoplado frente a la autonomía fundamental. 

 

56



Facundo Nahuel Martín 

En ambos casos, hay algún grado de desacoplamiento de los 
procesos constitutivos básicos, pues ahora estamos hablando 
acerca de dos “niveles” dinámicos en el sistema: el nivel 
constitutivo, que asegura la autoconstrucción continua, y el (ahora 
desacoplado) subsistema interactivo, que regula las condiciones 
límite del primero (…) En contraste con la compensación interna, 
esta regulación adaptiva de las relaciones sistema-entorno abre un 
dominio relacional nuevo que puede transitarse por medio del 
comportamiento o acción (i.e., ciclos sensomotores regulados) 
(Froese y Di Paolo, 2024: 227). 

 

La vida parece que se caracteriza, entonces, por la coexistencia 
de al menos dos dinámicas sistémicas diferentes, una recursiva 
orientada a la autoproducción del organismo, otra interactiva 
orientada a la regulación adaptiva. El agente adaptivo realiza su 
normatividad intrínseca en cuanto interactúa con el medio para 
garantizar la reproducción de las condiciones límite de la 
autopoiesis. Si un agente adaptivo deja de operar como tal (por 
ejemplo, deja de moverse en busca de nutrientes), más temprano 
que tarde, dejará de operar también como sistema autónomo. El nivel 
analítico emergente, la adaptividad, no solo tiene efectos causales 
“descendentes” sobre su nivel ontológico base, la autonomía 
biológica. El vínculo es más profundo, ya que el nivel superior regula 
ahora las condiciones de realización del nivel base, o la autonomía 
biológica se sostiene o no en virtud del éxito o fracaso de la agencia 
adaptiva. A esto llamo colapso de la jerarquía: los niveles de 
organización emergentes regulan la viabilidad de los niveles sobre 
los que se anidan, de modo que la subsistencia autónoma del agente 
adaptivo, incluso en términos metabólicos, se juega precisamente en 
términos de éxito o fracaso de la propia agencia adaptiva. El nivel 
ontológico emergente, además de ser relativamente autónomo, 
opera en forma recursiva sobre las condiciones límites del nivel 
base, lo que constituye un colapso de la jerarquía de niveles. 

 

DE LA VIDA A LA COGNICIÓN 

57



Ensayo de metabolismo dialéctico 

Introduzcamos ahora el problema de la “brecha cognitiva” 
(Froese y Di Paolo, 2024: 235; ver también Froese y Di Paolo, 2009; 
De Jaegher y Froese, 2009). ¿Hasta qué punto la adaptividad y 
autonomía biológica, apropiadas para explicar dinámicas de 
creación de sentido a nivel celular, son pertinentes para dar cuenta 
de la cognición en animales con sistemas nerviosos complejos y, 
específicamente, en seres humanos marcados por el lenguaje y la 
cultura simbólica? Clarifiquemos por un momento los términos de 
la discusión. La cognición emerge cuando “la mayor parte de los 
mecanismos adaptivos está jerárquicamente desacoplada del resto 
del cuerpo vivo de tal manera que nuevas estructuras autónomas 
pueden surgir mediante dinámicas recurrentes” (Froese y Di Paolo, 
2024: 241). La cognición es una forma específica de agencia adaptiva, 
desplegada en principio por animales con sistemas nerviosos 
(Moreno y Mossio, 2015: 167). En otras palabras, un agente viviente 
es también cognitivo cuando su agencia adaptiva, mediada por el 
desarrollo de un sistema nervioso capaz de regular el vínculo 
sensorio-motor con el medio, actualiza un ulterior desacoplamiento 
jerárquico con respecto a las demandas básicas de la autonomía 
biológica. La autonomía neurodinámica define, entonces, la 
especificidad biológica de la cognición. 

 

Cuando se realiza la autonomía neurodinámica, la 
autodeterminación de la organización dinámica neuronal se 
convierte en la fuente de las dimensiones teleológicas y normativas 
específicas de sus funciones constitutivas, agenciales y reguladoras 
de este dominio, es decir, el “locus” de identidad se desplaza del 
nivel metabólico y de desarrollo de la organización al neuronal (...). 
Desde la perspectiva autónoma, la cognición se refiere a la 
capacidad de control neurodinámico de nivel superior sobre los 
procesos sensoriomotores y corporales (Moreno y Mossio, 2015: 
189). 

 

La cognición, entonces, remite a un especial desacople del 
sistema nervioso (y la actividad sensorio-motora) con respecto a las 
demandas metabólicas de la autopoiesis. “El sistema nervioso está 
al mismo tiempo desacoplado e incorporado” (Moreno y Mossio, 

58



Facundo Nahuel Martín 

2015: 177). Este desacople es característico de la agencia de los 
animales “superiores”, con su capacidad característica para 
moverse por el medio de maneras que no siempre responden de 
manera inmediata ni directa a imperativos metabólicos. 

Pasemos ahora a la sociabilidad. Froese y Di Paolo afirman que 
la interiorización del contexto social es constitutiva de la cognición 
humana. Si la agencia adaptiva introduce orientaciones no 
estrictamente autopoiéticas en la conducta del ser vivo, la vida 
social trastoca todo el paisaje cognitivo del individuo biológico, 
modificando incluso sus esquemas de valores internos. La cognición 
social implica un descentramiento de la significación en relación con el 
propio organismo, lo que presupone un nivel dinámico desacoplado 
ulterior. Implica una forma específica de creación de sentido 
participativa, en virtud de la cual se reconoce al otro agente como tal 
(Froese y Di Paolo, 2024: 244). Aparece entonces, como rasgo 
específico y distintivo de la cognición social, una forma de 
normatividad dirigida hacia otro agente, de modo que cada uno 
actúa sobre el acoplamiento mutuo (Froese y Di Paolo, 2024: 245). 

Finalmente, la sociabilidad específicamente humana implica la 
enculturación del organismo, en la que aparecen no solo valores 
surgidos de la interacción social, sino también “valores históricos 
derivados de una herencia tradicional preestablecida” (Froese y Di 
Paolo, 2024: 241). La cultura humana trae a colación una 
heteronomía específica, que implica la atención a normas y valores 
heredados de la vida social precedente. “La emergencia de la 
heteronomía de la cultura es la aparición de otra discontinuidad en 
el sistema de discontinuidades que constituye la vida, la mente y la 
sociabilidad” (Froese y Di Paolo, 2024: 254). La cultura y la 
sociabilidad, finalmente, pueden organizarse como niveles 
autónomos de análisis que son, a su modo, externos al organismo 
individuado y su autopoiesis. Entre la autonomía biológica, la 
agencia adaptiva y la cognición social hay una relación de 
anidamiento y desacople de la jerarquía. Los niveles desacoplados, 
sin embargo, gobiernan en cada caso la realización efectiva de los 
niveles-base, generando una serie de loops recursivos por los cuales 
colapsa la propia jerarquía ontológica. La agencia adaptiva y la 

59



Ensayo de metabolismo dialéctico 

sociabilidad compleja condicionan la realización de la autonomía 
biológica. 

 

EL METABOLISMO SOCIAL Y LAS MEDIACIONES SOCIAL-INSTRUMENTA-
LES 

El marco teórico de la autonomía biológica y el modelo 
enactivo de la cognición proveen una concepción de base biológica 
de la agencia subjetiva que vindica, a la vez, una herencia intelectual 
hegeliana. El organismo aparece como un sistema autónomo que 
produce activamente sus condiciones de existencia, que despliega 
actividad autodirigida y se vincula con el medio en términos 
evaluativos y perspectivales, derivados de su propia dinámica 
organizacional. En este movimiento se confirma una lógica 
conceptual dialéctica, en virtud de la cual el sujeto “pone sus 
presuposiciones” en una estructura recursiva organizacionalmente 
cerrada y termodinámicamente abierta. 

Ahora voy a recapitular algunas ideas de dos autores 
marxistas contemporáneos que reconstruyen una noción del 
metabolismo social en el corazón de la crítica del capital. Estos autores 
se detienen en las condiciones material-energéticas del proceso de 
valorización, al tiempo que dialogan con una perspectiva 
antropológico-filosófica informada por las ciencias naturales. Aquí 
encontramos, de vuelta, la triple lógica de anidamiento vertical, 
desacople del nivel emergente y colapso de la jerarquía ontológica. 
Desde la publicación de Marx’s Ecology (2000) por John Bellamy 
Foster, el concepto de metabolismo social es central para la corriente 
ecomarxista. En los trabajos recientes de Kohei Saito (2017, 2023) y 
Søren Mau (2023) encontramos relecturas generales del 
pensamiento de Marx que ponen la categoría de metabolismo 
(Stoffwechsel) en el centro de la crítica del capital. Estos marxistas 
buscan articular el análisis social-formal, que se detiene en el valor, 
la mercancía y el trabajo abstracto como lógicas sociales 
semovientes, con el análisis social-material, que se fija en el 
intercambio de materia y energía con el medio como dinámica 
fundamental de una economía biológica o encarnada, que subyace al 
proceso de valorización. 

60



Facundo Nahuel Martín 

Gambarotto y van Es (2025) proveen un concepto genérico del 
trabajo humano de base enactiva. Según los autores, el enfoque 
enactivo permite clarificar “la distinción cualitativa entre la 
construcción de nicho biológica y las formas propiamente humanas 
de construcción de nicho” (2025: 150). Sin exagerar (como ha hecho 
en ocasiones la tradición marxista) la diferencia humanos-animales, 
los autores proponen que el trabajo da lugar a una forma específica 
de organización autónoma, de tipo social, mediada por la 
cooperación y la sedimentación histórica (Gambarotto y van Es, 
2025: 152). Los autores recuperan la herencia de Engels sobre lo que 
hoy llamaríamos coevolución genético-cultural de la especie, la 
ontología madura de Lukács y, también, los planteos de la 
psicología de Vigotsky. Con esto, en línea con Potapov y Di Paolo 
(2024), se proponen acercar marxismo y enactivismo, en un trabajo 
de enriquecimiento recíproco que supere los elementos de 
“dualismo cartesiano residual” en la primera tradición. Esta 
operación, asimismo, encamina una exploración enactiva sobre lo 
social como nivel de análisis, o forma de organización, específica. 
En lo que sigue, antes que reconstruir en forma descriptiva estas 
primeras exploraciones que acercan enactivismo y marxismo, me 
propongo hacer un abordaje complementario. Voy a proponer que 
la dialéctica del metabolismo, como aparece en la autonomía 
biológica, también opera al nivel social, y en particular al nivel de la 
sociedad capitalista. En otras palabras, la organización social 
(incluidas las mediaciones extrasomáticas del trabajo, herramientas, 
etc.) condiciona la viabilidad del metabolismo humano. Los cuerpos 
sociales no “ponen sus presuposiciones” o sostienen su autonomía 
en aislamiento, sino que lo hacen a través de un proceso metabólico 
social y técnicamente mediado cuya forma es cada vez históricamente 
específica. El trabajo humano organizado (y subsumido al capital en 
nuestro medio histórico), entonces, gobierna las condiciones de 
viabilidad metabólica de cada organismo particular, lo que provoca 
un nuevo colapso de la jerarquía ontológica emergente, donde 
procesos en el nivel de la organización social hacen posible la 
subsistencia biológica de los particulares. 

La elaboración propuesta implica dos tesis centrales. Primero, 
una tesis antropológica: en la especie humana, el metabolismo 
orgánico está en parte delegado en formas de organización y 

61



Ensayo de metabolismo dialéctico 

mediaciones instrumentales de tipo extrasomático. Herramientas, 
infraestructuras y eventualmente máquinas, junto con la 
organización social de la producción, configuran un tipo de 
“metabolismo extendido” en el que el organismo individual delega 
parte de su reproducción. Segundo, una tesis históricamente 
específica: en la sociedad capitalista, la lógica formal de la 
valorización, que surge como propiedad emergente de la 
interacción social dominada por la mercancía y el capital, subsume 
el metabolismo social. El capital como valor que se valoriza 
gobierna las condiciones metabólicas de la reproducción social. 

En esta sección voy a reconstruir mínimamente la tesis 
antropológica (o de ontología social) en el actual debate marxista 
sobre el metabolismo. La crítica de la economía política expresa dos 
clases de presupuestos intelectuales. Algunos son históricamente 
específicos y remiten a las particularidades de la sociedad 
capitalista. Otros conciernen a determinaciones generales de la 
especie humana. “Marx también se basa en ciertos presupuestos 
socio-ontológicos cuando construye dialécticamente su sistema. 
Consideremos, por ejemplo, el papel de la duración ‘natural’ de la 
jornada laboral” (Mau, 2023: 13-14). Mau propone una teoría 
marxista del cuerpo como punto de partida de la ontología social del 
poder económico del capital. 

El metabolismo humano es siempre dependiente de herramientas 
extrasomáticas, separables del propio cuerpo, que son concebidas y 
fabricadas en relación con las demandas colectivas del proceso de 
reproducción societal. “Lo importante del uso humano de 
herramientas es que es necesario. Los humanos no utilizan 
herramientas simplemente porque les resulte cómodo, sino porque 
dependen de ellas” (Mau, 2023: 97). Las propias necesidades 
biológicas humanas son articuladas, modificadas y hasta un punto 
producidas en forma social e históricamente variable. Tanto el 
contenido específico como la forma de satisfacción de las demandas 
metabólicas del cuerpo son mediados socialmente. El entorno 
instrumental realiza parte del metabolismo humano, llegando a 
formar una lógica suplementaria (de exterioridad e intimidad) con el 
cuerpo. “Al igual que los pulmones, las herramientas son una parte del 

62



Facundo Nahuel Martín 

cuerpo humano, una parte necesaria del metabolismo específicamente 
humano” (Mau, 2023: 98, cursivas originales). 

Los “órganos artificiales” del paquete instrumental histórico 
no corresponden al cuerpo individual aislado. Se construyen en 
relación con las formas variables en que se estructura el proceso de 
reproducción social en un momento y lugar determinados. El 
cuerpo humano no puede regular su metabolismo en soledad: 
depende de la división del trabajo, de la estrategia de reproducción 
ambiental de la sociedad dada y del conjunto de artefactos, 
herramientas e infraestructuras correlativas (Mau, 2023: 99). El 
cuerpo individual se reproduce vitalmente en la medida en que 
participa en el metabolismo social general e integra, en su trabajo, las 
mediaciones instrumentales y maneras de actuar del proceso social 
colectivo. 

En las ciencias cognitivas, la idea de mente extendida sostiene 
que la actividad mental excede los límites del cerebro (Chalmers y 
Clark, 1998). Soportes extracorporales en los que delegamos 
actividades cognitivas, desde un ábaco o un anotador hasta una 
computadora, en ciertas condiciones, serían parte de nuestra 
arquitectura mental ampliada. Lo mental se extiende más allá del 
cráneo y comprende parte de la sociabilidad humana y sus soportes 
objetuales. La cognición, entonces, no solo es intersubjetiva, sino 
que también está delegada en materializaciones externas que 
configuran una dimensión objetiva del espíritu o la mente. Para 
Mau, la especie humana tiene un análogo metabolismo extendido: 
parte de la actividad orgánica que garantiza nuestra existencia 
biológica está delegada en el medio social, la organización de la 
producción y el conjunto de mediaciones técnicas e 
infraestructurales concomitantes (podríamos decirle, también, 
metabolismo andamiado o delegado). El metabolismo humano, en 
suma, es siempre social y mediado por la técnica. 

Esta determinación antropológica de la especie trasciende al 
modo de producción capitalista en su especificidad, pero no remite 
a una “esencia humana” inmutable. “Marx consideraba que se 
trataba de un hecho cuya explicación incumbía a los estudios 
empíricos de la evolución humana y no a la teoría social” (Mau, 

63



Ensayo de metabolismo dialéctico 

2023: 100). La existencia humana pone de manifiesto formas 
específicas de fragilidad e interdependencia del cuerpo humano 
individual, que reproduce su vida a partir de la inserción en un 
proceso colectivo fijado en parte en un instrumental extrasomático.3 
En la sección siguiente me detendré en la forma como, en el marco 
históricamente determinado de la sociedad capitalista, la lógica de 
la valorización subordina el metabolismo social. 

 

FORMA VALOR Y METABOLISMO INCORPORADO 

¿Qué son fenómenos como el capital, la mercancía o el valor? 
Se trata de determinaciones formales de la manera como existen las 
relaciones sociales en la modernidad realmente existente. La 
acumulación de capital es un proceso social-formal dado por la 
valorización del valor o la reproducción continua de la economía de 
la ganancia. Se trata de una lógica relacional plasmada en la estructura 
social como nivel de análisis anidado, que surge de las interacciones 
entre individuos portadores de mercancías y adquiere poderes y 
propiedades específicos. El capital como valor en movimiento es 
una propiedad emergente del proceso de intercambio de mercancías 
(Mau, 2023: 43 y ss.). 

El proceso social-formal de la valorización es históricamente 
determinado. El metabolismo social, que produce riqueza material 
o garantiza la reproducción de la vida, puede asumir numerosas 
formas de articulación histórica concreta. Se trata de una “economía 
en especie”, de tipo metabólico o biológico, que reproduce vidas en 
términos de riqueza material. En palabras de Saito: 

 

 

3
  Esto significa que no hay una oposición entre la cultura y la biología de 
la especie, sino una interacción recursiva entre las dos. Ver Smail (2007) para una 
crítica al dualismo entre evolución por selección natural y cambio cultural. Ver 
Parrington (2021) para un recuento de la coevolución genético-cultural de la 
especie. 

64



Facundo Nahuel Martín 

Me enfoco en la dimensión “material” (stofflich) del mundo, 
un componente esencial de su crítica a la economía política, 
generalmente subestimado en las discusiones en torno a El capital. 
En esta obra, Marx desarrolla en forma sistemática las categorías 
formales puras inherentes al modo de producción capitalista –
“mercancía”, “valor” y “capital”–, revelando el carácter específico 
de las relaciones sociales de producción constituidas de manera 
capitalista, las cuales operan como fuerzas económicas 
independientes del control humano (Saito, 2017: 15). 

 

Para Saito, el movimiento de las formas en torno al proceso de 
valorización tiene efectos concretos en la estructuración del 
metabolismo social. Implica “una praxis social humana hacia la 
naturaleza” (2017: 15), que estructura en términos propios la 
producción de riqueza material. El análisis del capital debe asumir 
una perspectiva dual. Por un lado, hay cambio de forma (Formwechsel) 
en el proceso de valorización, que se desplaza a lo largo de las 
formas del dinero, el trabajo abstracto y la mercancía. Por el otro, un 
metabolismo o intercambio material (Stoffwechsel) que explica el 
proceso encarnado de la vida económica, que debe proveer a la 
satisfacción de necesidades o a la reproducción social. 

 

Todas las criaturas vivientes deben tener una interacción 
constante con su ambiente si quieren vivir en este planeta. La 
totalidad de estos procesos incesantes crea un proceso de la 
naturaleza que no es estático sino dinámico y abierto. Antes de que 
Ernst Haeckel llamara “Ökologie” [ecología] a esta economía de la 
naturaleza, este todo orgánico compuesto por plantas, animales y 
humanos se analizaba generalmente bajo el concepto de 
“metabolismo” (Stoffwechsel). Esta noción fisiológica se popularizó 
y en el siglo XIX fue aplicada, más allá de su significado original, 
a la filosofía y a la economía política para describir las 
transformaciones y los intercambios entre las sustancias orgánicas 
e inorgánicas, a través del proceso de producción, consumo y 
digestión, tanto a nivel de los individuos como de las especies 
(Saito, 2023: 81). 

 

65



Ensayo de metabolismo dialéctico 

El proceso de metabolismo social, en virtud del cual la 
actividad colectiva de los seres humanos garantiza la propia 
reproducción vital, aparece entonces como un nivel de análisis 
común a toda sociedad. Esto habilita una teoría monista estratificada, 
donde la vida social es continua con pero no-idéntica a la vida 
biológica en general. La forma histórica específica del metabolismo 
vital en el capitalismo adquiere las determinaciones social-formales 
de la mercancía, el valor que se valoriza y el trabajo abstracto. 

 

La sociedad no existe sin la naturaleza, pero las relaciones 
sociales producen sus únicas propiedades emergentes, que no 
existen en la naturaleza sin los humanos, incluso si las propiedades 
emergentes de la sociedad no pueden separarse por completo de 
su base material y soporte. El capital es parásito de sus portadores 
y depende totalmente de ellos, pero permanece ciego ante ellos 
hasta que su degradación aparece como un obstáculo para la 
valorización. Este carácter paradójico del capital es exactamente el 
motivo por el que la crítica de la economía política de Marx pone 
énfasis en la distinción y la interconexión de las formas 
"puramente sociales" y sus "portadores" materiales y analiza su 
tensión debido a su falta de identidad (Saito, 2022: 120). 

 

El metabolismo social y el proceso de valorización aparecen 
entonces como niveles emergentes o anidados relativamente 
desacoplados: las exigencias del primero no coinciden 
necesariamente con las del segundo. La reinversión productiva de 
la ganancia se mesura en términos de valor mercantil abstracto, 
expresado en dinero. El valor, como propiedad puramente social de 
la mercancía, es una categoría “no metabólica”, que surge como 
atributo emergente del intercambio. “En contradicción directa con 
la objetividad sensorialmente grosera del cuerpo de las mercancías, 
ni un solo átomo de sustancia natural forma parte de su objetividad 
en cuanto valores” (Marx, 1971: 58). El proceso de valorización 
asume una indiferencia lógico-formal frente al metabolismo social. 
“La forma valor se abstrae cuantitativa y cualitativamente del hecho 
de que la riqueza implica un metabolismo (…) gente-naturaleza” 
(Burkett, 1996: 333). La teoría del valor, en este esquema, explica el 

66



Facundo Nahuel Martín 

desacople constitutivo entre el proceso de acumulación y el proceso de 
creación de riqueza material. En otras formas sociales también 
puede haber desacoples entre el nivel de la estructura social, con sus 
propiedades emergentes, y el nivel del metabolismo social. El valor 
y el dinero expresan una forma históricamente específica, propia de la 
modernidad capitalista, de desacople formal de una dinámica social 
frente al metabolismo encarnado. El primer proceso es formal-
abstracto e infinito, mientras que el segundo es material-concreto e 
intrínsecamente finito. El proceso social puede expresar “valores no 
metabólicos”, incluso dañinos para la reproducción de la vida 
material (rupturas metabólicas, Foster, 2000). En el caso 
históricamente determinado de la acumulación capitalista, los 
valores implícitos emergentes, que guían el proceso de producción 
e intercambio, están desacoplados de los “valores metabólicos” de 
la reproducción social a nivel de la riqueza material. 

 

METABOLISMO SOCIAL EXTENDIDO Y COLAPSO DE LA JERARQUÍA ON-
TOLÓGICA 

En el análisis metabólico del capital encontramos, también, 
que hay colapso de la jerarquía entre niveles de análisis anidados. Si el 
metabolismo humano implica una delegación en estructuras y 
herramientas extrasomáticas, es de esperar que la lógica social 
gobierne las condiciones de la propia reproducción biológica de los 
individuos. “Debido a la dependencia humana de las herramientas, 
los momentos constitutivos del metabolismo humano son mucho 
más fáciles de separar y disolver temporalmente que los 
metabolismos de otros animales” (Mau, 2023: 99). Las personas 
reproducen sus vidas de maneras más o menos satisfactorias 
conforme su inserción en un proceso social estructurado de acuerdo 
a las variables formas históricas de la existencia colectiva, con sus 
también variables formas instrumentales de realización concreta. En 
el caso de la sociedad capitalista, el proceso de valorización, como 
lógica emergente surgida del intercambio de mercancías y la 
producción para la ganancia económica, pasa a gobernar las 
condiciones materiales del metabolismo social. Es decir que las personas 
reproducen su vida en la medida en que se acoplan a la lógica del 
capital (reinversión productiva de la ganancia), intercambian 

67



Ensayo de metabolismo dialéctico 

mercancías y realizan así el circuito de la reproducción social 
(Bhattacharya, 2017). 

En otras palabras, la propia reproducción societal está 
subsumida bajo el proceso de valorización, que controla sus 
condiciones límite de realización. El capital, en efecto, configura una 
“dominación metabólica”. Se trata de una forma de poder social que 
no es identificable con la violencia ni la ideología (Mau, 2023: 4). 
Ejerce una compulsión muda sobre lo social, que no interpela ni 
reprime directamente a las personas. La lógica del capital subsume 
progresivamente el metabolismo social. Controla las condiciones de 
reproducción de la vida, estructura la lógica social de interacción y 
construye un paquete instrumental (máquinas, infraestructuras, 
artefactos) adecuado a su lógica. Los sujetos, entonces, reproducen 
su existencia en cuanto se insertan en el metabolismo social 
subsumido por el capital, que hoy tiene escala planetaria. 

 

Una condición fundamental del modo de producción 
capitalista [es] la separación radical entre la vida y sus condiciones, 
que permite al capital insertarse como mediador entre ellas (...) La 
valorización del valor se inyecta en el metabolismo humano, 
haciendo de la reproducción del capital la condición de la 
reproducción de la vida (Mau, 2023: 132). 

 

El capital pasa a mediatizar la relación entre la vida humana y 
sus condiciones materiales de posibilidad. No se dirige 
directamente a los sujetos (ya sea mediante la violencia o la 
ideología). Subordina el proceso de reproducción social y ejerce 
sobre las personas una compulsión indirecta. El capital rige, pues, la 
relación entre la vida y su metabolismo social delegado. Estructura 
un tipo de dominación que no aparece como inmediatamente 
político y que coacciona a los sujetos, en cambio, a través del control 
de su entorno vital. La actividad social y el desarrollo técnico pasan 
a estar gobernados por el capital como proceso autotélico (valor que 
pone valor), de modo que el metabolismo social se reproduce en la 
medida en que la lógica de la ganancia lo hace. Esto vale, 

68



Facundo Nahuel Martín 

especialmente, para los cuerpos de la clase trabajadora, cuerpos 
“proletarios”, precisamente, porque están desposeídos de los 
medios para reproducir su vida. “La subsunción de la reproducción 
social en la lógica de la valorización presupone el sometimiento de 
los que no tienen acceso a los medios de producción fuera del 
mercado a los que controlan esos medios de producción” (Mau, 
2023: 130). 

El proceso social de interacción regula las condiciones 
instrumentales de realización del metabolismo incorporado, sobre 
el que, a su vez, se asienta (si los cuerpos individuales no 
reproducen su existencia material, la sociedad y sus propiedades 
emergentes se vuelven imposibles). Vemos entonces el colapso de la 
jerarquía ontológica, también, en la relación entre procesos social-
formales anidados y el metabolismo orgánico de la sociedad que los 
posibilita. El proceso social  (en nuestra época, el proceso de 
valorización) gobierna las condiciones límite de la reproducción, 
incluso, biológica. El nivel anidado de la valorización del valor, que 
emerge de la peculiar organización de las relaciones sociales en el 
capitalismo, se desacopla del metabolismo social y adquiere un 
dinamismo autonomizado. Al mismo tiempo, la jerarquía 
ontológica entre el metabolismo social y el proceso formal (de 
valorización) colapsa, en cuanto el nivel emergente pasa, una vez 
autonomizado, a controlar las condiciones de realización del 
primero. 

Mau analiza dos ejemplos relativamente recientes de 
subsunción del metabolismo social bajo la lógica del capital: la 
revolución agrícola y la logística. El primer ejemplo expresa de 
manera clara la dinámica de subsunción metabólica, en virtud de la 
cual la lógica social (la acumulación) gobierna las condiciones límite 
de la reproducción biológica humana. Con la revolución agrícola, la 
producción de varios alimentos pasó a depender de grandes 
cadenas de valor/suministro mundializadas, que producen y 
distribuyen desde fertilizantes artificiales hasta semillas 
transgénicas. La reproducción de las condiciones materiales para la 
actividad agrícola pasó, entonces, a generarse fuera de la propia 
agricultura, en un proceso industrial de escala y globalizado (Mau, 
2023: 263). La agricultura moderna, podemos decir, se realiza en la 

69



Ensayo de metabolismo dialéctico 

medida en que se acopla al proceso mundializado del capital, que le 
provee sus medios técnicos de reproducción. Es así que un proceso 
metabólico básico, la producción de alimentos, pasa a depender de 
una dinámica social emergente compleja en la que se combinan 
mediaciones técnicas (fertilizantes, semillas) y sociales (sistemas 
financieros, cadenas de valor). El proceso social-formal de la 
acumulación de capital, en otras palabras, avanza sobre el gobierno 
de las condiciones límite de la reproducción metabólica, al punto de 
que la propia actividad agrícola llega a depender del complejo 
sistema industrial y financiero orquestado por la acumulación. 

 

CONCLUSIONES Y PREGUNTAS ABIERTAS: NIVELES Y RECURSIVIDAD 

El concepto de metabolismo social es central para el análisis 
marxista del capital, en particular para el marxismo ecológico, una 
corriente de pensamiento prolífica tanto desde el punto de vista de 
la exégesis textual como desde el análisis de procesos 
socioambientales concretos. Sin embargo, esta profusión de 
investigaciones metabólicas no ha venido acompañada por la 
elaboración de una teoría marxista del cuerpo adecuada, con la 
excepción del notable trabajo de Mau. En este artículo presenté una 
hipótesis teórica: la noción de autonomía biológica y el enfoque 
enactivo de la cognición pueden proveer elementos para el 
desarrollo de esa teoría faltante. Este enfoque, formulado en la 
filosofía de la biología y las ciencias cognitivas, tiene a la vez raíces 
en la concepción hegeliana de la vida. Expresa una “dialéctica del 
metabolismo” en función de la cual los seres vivos “ponen” o 
realizan las condiciones de posibilidad de su propia reproducción 
vital en una serie de actividades recursivas de tipo autopoiético. 
Estas estructuras recursivas implican siempre loops extraños en los 
que ciertas lógicas emergentes colapsan sobre sus propias 
condiciones de posibilidad. Integran, en su actividad 
automediadora, la producción de los medios para sostener esa 
misma actividad. 

Los organismos, como sistemas autónomos, bregan por su 
reproducción metabólica. Presentan procesos dinámicos recursivos, 
organizacionalmente cerrados (cada proceso de un sistema 

70



Facundo Nahuel Martín 

autónomo depende de al menos otro proceso metabólico del mismo 
sistema). El cierre organizacional en el organismo viene, a la vez, de 
la mano de la apertura termodinámica, o de la necesidad de 
mantener un intercambio material-energético con el medio. Esta 
unidad de cierre organizacional y apertura termodinámica es 
regulada por la agencia adaptiva, o capacidad del organismo para 
regular activamente su acoplamiento metabólico con el entorno. 
Con la agencia adaptiva, que es propia de todos los seres vivos, 
emerge ya un nivel desacoplado de actividad que se diferencia de la 
autonomía orgánica fundamental. Entre estos niveles vemos 
anidamiento ontológico, desacople y colapso de la jerarquía. 
Anidamiento, porque la agencia adaptiva solo es posible sobre la base 
del proceso organizacional de la autonomía biológica. Desacople, 
porque el nivel emergente, la agencia adaptiva, no se rige necesaria 
ni continuamente por los valores, orientaciones de acción y 
estructuras regulativas del nivel base. Los organismos, en cuanto 
agentes, deben servir a la autonomía biológica (mantener su 
existencia), pero expresan también “valores no metabólicos” que 
rigen la motilidad, la exploración del medio y el encuentro con lo 
imprevisto. Finalmente, hay colapso de la jerarquía porque el nivel 
emergente (la agencia adaptiva que regula el intercambio con el 
medio) llega a gobernar las condiciones límite del nivel base (la 
autonomía biológica), porque determina el acceso a materia y 
energía del medio, sin las cuales el organismo no puede perdurar en 
el ser. Esta triple relación expresa una primera dialéctica del 
metabolismo, que encontramos ya expresada al nivel celular. 

En la teoría marxista actual encontramos una interacción 
lógica similar y continua (no idéntica) entre las demandas formales 
del proceso de valorización y la economía encarnada del 
metabolismo social. La acumulación de capital expresa una lógica 
formal surgida de la interacción humana en una sociedad 
productora de mercancías. Como propiedad social emergente, el 
capital (valor en movimiento) está anidado en la reproducción 
societal y su interacción metabólica con el ambiente. Sin embargo, 
no sirve al metabolismo social como un mero medio suyo. Por el 
contrario, en cuanto lógica formal autonomizada, la dinámica del 
capital atiende a sus propias necesidades de reproducción, con 
relativa indiferencia frente a las demandas de la vida social 

71



Ensayo de metabolismo dialéctico 

encarnada (desacople del nivel emergente). Finalmente, también hay 
colapso de la jerarquía porque el metabolismo social es subsumido por 
el capital, que entonces gobierna sus condiciones de realización. La 
acumulación se expande sobre la vida social y se apropia de sus 
condiciones materiales de reproducción en todo el planeta. Un nivel 
de interacción emergente pasa a gobernar sus condiciones de 
posibilidad basales, lo que pone en acto un nuevo colapso de la 
jerarquía ontológica. En este tercer caso, la triple dinámica reseñada 
se presenta en el marco de la teoría social crítica históricamente 
determinada, referida específicamente a la sociedad capitalista. En 
este caso, el colapso de la jerarquía ontológica expresa una forma de 
dominación social impersonal y anónima, dada por la coacción 
muda que el proceso de valorización ejerce sobre el metabolismo 
encarnado. 

Mencionaré, antes de cerrar, dos problemas que requieren 
investigaciones posteriores: el problema de la naturaleza humana y 
el del capital como sujeto. La noción de naturaleza humana ha sido 
ampliamente cuestionada, deconstruida e incluso abandonada en 
las ciencias sociales y las humanidades del último siglo. Contra toda 
forma de esencialismo naturalista, las ciencias sociales críticas han, 
por buenas razones, enfatizado el carácter situado, contingente y 
sometido a la variabilidad histórica de la experiencia y subjetividad 
humanas. En los análisis metabólicos presentados no parece haber 
una noción esencialista de la naturaleza humana. En cambio, se 
afirma que hay algunas peculiaridades biológicas de nuestra especie 
que deben ser tenidas en cuenta por la ciencia social (la delegación 
del metabolismo orgánico en la interacción social y su estructura, la 
importancia del paquete instrumental para la reproducción 
societal). Estas peculiaridades biológicas son, según Mau, simples 
hechos, productos de nuestra historia como especie (2022: 100). 
Como otros resultados de la selección natural, las particularidades 
biológicas genéricas de la especie humana son dependientes de 
trayectorias evolutivas sujetas a contingencias de la historia natural. 
El recurso teórico a la biología de la especie, en otras palabras, 
plantea una discusión nueva, que no debería formularse bajo los carriles 
de una oposición dual entre una cultura histórica-cambiante y una biología 
rígida-estable. Fenómenos bien documentados, como la plasticidad 
neuronal (Malabou, 2008) o la coevolución genético cultural (Smail, 

72



Facundo Nahuel Martín 

2007), nos enseñan que el vínculo entre lo biológico y lo social es 
más dinámico, recursivo y enmarañado de lo que sugiere cualquier 
oposición tajante heredada naturaleza es historia. Futuras 
investigaciones deberán elucidar con más detalle qué significa 
operar con un concepto empíricamente informado de la biología de 
la especie sin que eso implique una nueva hipóstasis metafísica de la 
noción de naturaleza humana. 

En segundo término, ¿se comporta el capital como sujeto de la 
reproducción metabólica de la sociedad moderna? ¿Hay un cierre de las 
constricciones, como el que vemos en el organismo singular, en el 
nivel de la sociedad capitalista de conjunto? ¿Es el capital un 
proceso autónomo de orden superior que organiza recursivamente 
lo social? Mau se opone a la tesis del capital como sujeto (2022: 39 y 
ss.). En cambio, trabajos afines al análisis metabólico, como el de 
Carson (2023) enfatizan tanto el paralelismo como las tensiones 
entre la dinámica recursiva del capital y la reproducción de la vida. 
Marx, para Carson, operaría con dos conceptos de vida, uno de base 
“fisiológica” y referido a la reproducción social, el otro, surgido de 
la lógica del capital como proceso formal, que subsume y 
distorsiona al primero. “Cuando nos referimos al concepto de 
«vida» de Marx en El Capital, hay dos significados: uno concreto y 
otro abstracto” (Carson, 2023: 182). El carácter abierto, sometido a 
tensiones dinámicas y funcionalmente subdeterminado de toda 
forma de organización social hace pensar que la lógica del capital 
no es del todo análoga al “cierre de las constricciones” que se da en 
la autonomía biológica. Con todo, explorar esta tensión entre los dos 
conceptos de vida de Marx (el metabólico y el lógico-formal), exige 
un trabajo pendiente. Este trabajo deberá clarificar, también, en qué 
medida la lógica del capital expresa un nivel autónomo de 
organización específica. 

Por lo pronto, en este trabajo sostuve que hay algunas 
afinidades formales entre la autonomía biológica y el metabolismo 
social delegado. Vemos una lógica afín que reúne tres movimientos 
conceptuales (anidamiento, desacople, colapso de la jerarquía). 
Estos movimientos expresan la continuidad entre las formas de la 
vida humana, mediadas por la cognición simbólica y las estructuras 
sociales complejas, y la vida biológica más general como espacio 

73



Ensayo de metabolismo dialéctico 

lógico de la autonomía orgánica. Encontramos una dialéctica del 
metabolismo en la estructuración anidada, vertical, de lógicas 
recursivas de la vida social humana y la vida biológica en general. 
El colapso de la jerarquía parece que viene explicado por un rasgo 
fundamental de la autonomía biológica (y de las formas de 
actividad que emergen sobre ella). El ser vivo pone sus presuposiciones 
o garantiza las condiciones de su propia viabilidad en su actividad 
autogenerada (loop extraño). Cuando aparecen niveles anidados o 
instancias novedosas en su acción vital, es esperable que éstos se 
compliquen con los niveles base, antes de simplemente agregarse 
como módulos discretos apilados. Si la “lógica de la vida” es 
recursiva, autoorganizadora y dirigida hacia la propia 
sostenibilidad, no es de extrañar que esta lógica complique e integre 
cada nivel de estructuración en un proceso recursivo más que 
aditivo. El colapso de la jerarquía ontológica, al fin, marca la unidad 
de identidad y diferencia entre niveles anidados (desde la autonomía 
biológica hasta el metabolismo social extendido) en el espacio lógico 
de la vida. 

 

Bibliografía 

Alaimo, S. (2010): Bodily Natures. Indianapolis: Indiana University 
Press. 

Angus, I. (2016) Facing the Anthropocene. Fossil Capitalism and the 
Crisis of the Earth System, Nueva York, Monthly Review Press. 

Assalone, E. (2021) “Una legión de estrellas en el mar. El 
surgimiento de la subjetividad en la Filosofía de la Naturaleza de 
Hegel”, Anuario filosófico, 54:2, 321-345. 

Assalone, E. (2023): “División y reintegración del concepto. La 
asimilación en la Lógica de Hegel”, Daimon. Revista Internacional 
de Filosofía, en prensa, aceptado para publicación, disponible 
online como publicación en avance: 
https://revistas.um.es/daimon/libraryFiles/downloadPublic/1
3691 (Julio 2025 último acceso). 

74



Facundo Nahuel Martín 

Barandiaran, X. Di Paolo, E. y Rohde, M. (2009): “Defining 
agency: Individuality, normativity, asymmetry, and spatio-
temporality in action”, Adaptive Behavior, 17:5, 367–386. 

Bennett, J. (2009): Vibrant Matter, London, Duke University Press. 

Bhattacharya, T. (2017): Social Reproduction Theory. Remapping 
Class, Recentering Oppression, Londres, Pluto Press. 

Biset, E (2022): Escena postextual de la teoría. Revista de estudios 
literarios latinoamericanos, 9(12), 124-150. 

Braidotti, R. (2013): The Posthuman, London, Polity.  

Burkett, P. (1996): “Value, Capital and Nature: Some Ecological 
Implications of Marx's Critique of Political Economy”, Science & 
Society, 60:3, 332–59. 

Burkett, P. (1999): Marx and Nature. Red and Green Perspectives, 
Londres, Palgrave. 

Carson, R. (2023): Immanent Externalities. The Reproduction of Life 
in Capital, Londres, Verso. 

Clark, A., & Chalmers, D. (1998): The Extended Mind. Analysis, 
58:1, pp. 7–19. 

Colebrook, C. (2014): “Extinct  Theory”, en Death of the  
PostHuman, Londres: OpenHumanities Press. 

Deacon, T. (2011): Incomplete Nature, Nueva York, Norton and 
Norton Co. 

De Jaegher, H. y Froese, T. (2009): “On the role of social interaction 
in individual agency”. Adaptive Behavior, 17:5, 444–460. 

Di Paolo, E., Buhrman, T., Barandiaran, X. (2017): Sensorimotor life: 
An enactive proposal, Oxford, Oxford University Press. 

75



Ensayo de metabolismo dialéctico 

Di Paolo, E. (2022): “Enaction and Dialectics – Part I” en 
Dialectical Systems, online: 
https://www.dialecticalsystems.eu/contributions/enaction-
and-dialectics-part-i/ (Diciembre 2024 último acceso). 

Di Paolo, E., Cuffari, E. y De Jaegher, A. (2023) Linguistic Bodies. 
The Continuity between Life and Language. Massachusetts, MIT 
Press. 

Di Paolo, E. y Froese, T. (2024 [2011]): “El enfoque enactivo. 
Bosquejos teóricos desde la célula hasta la sociedad”, Andamios, 
21:54, 213-262. 

Foster, J. B. (2000): Marx’s Ecology: Materialism and Nature. Nueva 
York, Monthly Review Press. 

Foster, J. B. Brett, C. and York, R. (2010): The Ecological Rift. 
Capitalism’s War on the Earth. Nueva York, Monthly Review Press. 

Froese, T. y Di Paolo, E. (2009): “Sociality and the life–mind 
continuity thesis”, Phenomenology and the Cognitive Sciences, 8:4, 
439-463. 

Gambarotto, A. y Mossio, M. (2022): “Enactivism and the 
Hegelian Stance on Intrinsic Purposiveness”, Phenomenology and 
the Cognitive Sciences, 23, 155-177. 

Gambarotto, A. y Nahas, A. (2023): “Nature and Agency: 
Towards a Post-Kantian Naturalism”, Topoi, 42:3, 767-780. 

Gambarotto, A. y van Es, T. (2025): “An enactive account of 
labor”, Mind and Society, 24, 147-164. 

Hofstadter, D. (2007): I am a strange loop, Nueva York, Basic Books. 

La Greca, M. y Solana, M. (2024): El discurso no es destino. Buenos 
Aires, Madreselva. 

Malabou, C. (2024): ¿Qué hacer con nuestro cerebro?, Buenos Aires, 
Coloquio de perros. 

76



Facundo Nahuel Martín 

Malm, A. (2016): Fossil Capital. The Rise of Steam Power and the 
Roots of Global Warming, Londres y Nueva York, Verso. 

Malm, A. (2017). The Progress of this Storm. Nature and Society in a 
Warming World. Londres and Nueva York: Verso. 

Marques, V. (2016): “Positing the Presuppositions. Dialectical 
Biology and the Minimal Structure of Life” en Hamza, A. y Ruda, 
F. (eds). Slavoj Žižek and Dialectical Materialism, Nueva York, 
Palgrave, 113-132. 

Maturana, H. y Varela, F. (1994 [1974]): De máquinas y seres vivos, 
Buenos Aires, Lumen. 

Mau, S. (2022): Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic 
Power of Capital, Londres, Verso. 

Marx, K. (1971): Elementos fundamentales para la crítica de la 
economía política (Grundrisse) 1857-1858, Tomo 1, México, Siglo 
XXI. 

Moreno, A. y Mossio, M. (2015): Biological Autonomy. A 
Philosophical and Theoretical Enquiry, Dordrecht, Springer. 

Ng, K. (2020): Hegel’s Concept of Life, Oxford, Oxford University 
Press. 

Potapov, K. y Di Paolo, E. (2024), “Marxism and Science from an 
Enactive Perspective”, Marxism & Sciences, 3(2), 109–124. 

Saito, K. (2017): Karl Marx’s Ecosocialism. Capital, Nature, and the 
Unfinished Critique of Political Economy. Nueva York: Monthly 
Review Press 

Saito, K. (2023): Marx in the Anthropocene, Cambridge, MA, 
Cambridge University Press.  

Smail, D. L. (2007): On Deep History and the Brain, Los Angeles, 
University of California Press. 

77



Ensayo de metabolismo dialéctico 

Varela, F. ([1979] 2025): Principles of Biological Autonomy, 
Cambridge MA, MIT Press. 

Viverios de Castro, E. (1998): “Cosmological Deixis and 
Amerindian Perspectivism. The Journal of the Royal Anthropological 
Institute, 4(3), 469–488. 

Viveiros de Castro, E. (2003): “Perspectivismo y 
multiculturalismo en la América Indígena”, en A. Chaparro, & C. 
Schumacher (Eds.), Racionalidad y discurso mítico, Bogotá, Centro 
Editorial Universidad del Rosario, 191-243. 

Weber, A., Varela, F. (2002) “Life after Kant: Natural purposes and 
the autopoietic foundations of biological individuality”. 
Phenomenology and the Cognitive Sciences, 1, 97–125. 

Wilson, E. (2015): Gut Feminism, Durham, Duke University Press. 

78





NOTAS SOBRE LA MATERIA DEL 

PUEBLO EN PIER PAOLO PASOLINI 

NOTES ON THE MATTER OF THE PEOPLE IN PIER 

PAOLO PASOLINI 

Natalia Taccetta1 

UBA - UNA - CONICET 

Resumen 

Una revisión de parte de la profusa obra de Pier Paolo Pasolini 
permite imaginar algunos de los posibles motivos de su asesinato 
en Ostia, cerca de Roma, en 1975. La desobediencia artística y 
política que representó y la libertad sexual que vivió con orgullo le 
valieron una vida de persecución judicial y censura desde el 
comienzo de su obra. En paralelo a una importante carrera como 
poeta, cineasta y ensayista, tuvo una compleja relación con el 

1 es doctora en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires (UBA) y 
doctora en Filosofía por la Universidad de París 8 y doctora en Historia por la 
Escuela de Altos Estudios Sociales de la Universidad Nacional de San Martín 
(EIDAES-UNSAM). Es magíster en Sociología de la Cultura por EIDAES-UNSAM 
y profesora y licenciada en Filosofía por la UBA. Es investigadora del CONICET 
con sede en el Instituto de Investigaciones Gino Germani, docente e investigadora 
de la UBA y del Departamento de Artes Audiovisuales de la Universidad 
Nacional de las Artes, donde dirige el Instituto de Investigaciones en Artes 
Audiovisuales. Es miembro del Seminario de Género Afectos y Políticas (SEGAP). 

Recibido 28-08-2025 – Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 80-105 
– Aceptado 01-10-2025

80



Natalia Taccetta 

materialismo. Aceptó la influencia del marxismo y la hizo pública 
en sus obras, pero también exploró sus contradicciones con el 
Partido Comunista Italiano y con cierta versión del humanismo en 
una cruzada antiburguesa. Su contradictoria visión del mundo 
político se caracterizó como un “empirismo herético”, pues, 
marxista y razonablemente ateo, sostenía una fascinación visceral 
por lo sagrado de lo popular y de cierta espiritualidad que veía 
tomar forma en algunas zonas de la realidad social. En su obra 
poética, igual que su obra ensayística y periodística, polemizó con 
el marxismo oficial y el catolicismo, a los que llamaba “las dos 
iglesias” y a las que reprochaba no entender la cultura de sus bases 
proletarias y campesinas. Fue en el cine donde encontró un lenguaje 
con el espesor suficiente como para establecer estas conexiones y 
hallar la materialidad del pueblo. Revisar algunas de sus películas 
para descubrirla conlleva, entre otras cosas, detenerse sobre algunas 
de sus primeras imágenes a fin de encontrar allí la superficie de la 
política.  

Palabras clave: Pasolini – materialismo – pueblo – fascismo 

Abstract 

A review of Pier Paolo Pasolini's extensive work allows us to 
imagine some of the possible motives for his murder in Ostia, near 
Rome, in 1975. The artistic and political disobedience he represented 
and the sexual freedom he proudly lived earned him a life of judicial 
persecution and censorship from the very beginning of his work. 
Alongside an important career as a poet, filmmaker, and essayist, 
he had a complex relationship with materialism. He accepted the 
influence of Marxism and made it public in his works, but he also 
explored his contradictions with the Italian Communist Party and a 
certain version of humanism in an anti-bourgeois crusade. His 
contradictory vision of the political world was characterized as a 
“heretical empiricism” because, Marxist and reasonably atheist, he 
held a visceral fascination with the sacredness of the popular and 

81



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

with a certain spirituality that he saw taking shape in certain areas 
of social reality. In his poetic work, as well as in his essays and 
pieces of journalism, he polemicized with official Marxism and 
Catholicism, which he called “the two churches” and criticized for 
not understanding the culture of their proletarian and peasant base. 
It was in films that he found a language deep enough to establish 
these connections and discover the materiality of the people. 
Reviewing some of his films to discover it entails, among other 
things, examining some of his early images to find the surface of 
politics there. 

Keywords: Pasolini – Materialism – People – Fascism 

 

INTRODUCCIÓN 

Estas páginas se enmarcan, de algún modo, entre los 
homenajes y relecturas de la profusa obra de Pier Paolo Pasolini que 
se realizan en diversos ámbitos de la cultura a cincuenta años de su 
asesinato en Ostia. La revisión de sus trabajos literarios, teóricos y 
cinematográficos permite dimensionar tanto el carácter político de 
su vida y su obra como la preeminencia materialista de su 
pensamiento. El 2 de noviembre de 1975, a primera hora de la 
mañana, era encontrado cerca de Roma su cuerpo ultrajado, “casi 
como un montón de desperdicios”, tal como recordó la mujer que lo 
descubrió (Nicotra, 2005: 7). Sus rasgos irreconocibles y el cuerpo 
destrozado hicieron evidente el encono con el que había sido 
asesinado y con el que se había atacado aquello que moría con él: la 
desobediencia, la creatividad y la libertad sexual.  

Treinta años después, su asesino confeso, Giuseppe Pelosi, 
después de una condena de casi diez años, aseguró en un programa 
de la señal televisiva italiana RAI 3 que él no había sido el 
responsable; que, ya fallecidos sus padres, se animaba por primera 

82



Natalia Taccetta 

vez a decir que había sido amenazado por otros sujetos mayores que 
él -que en 1975 tenía solo diecisiete años-, que masacraron al artista 
al grito de “maricón, cerdo comunista” (Nicotra, 2005: 7). Con esta 
confesión, aparecieron diversos interrogantes, pero también la 
certeza de que el asesinato de Pasolini era un asunto no personal, 
sino político, como lo habían sido la persecución judicial y la 
censura que padeció desde el comienzo de su obra.  

Esta fue una de las versiones oficiales de una trama que 
posiblemente haya involucrado a los servicios secretos italianos, la 
Iglesia y la élite política. Se dijo también que, a causa del supuesto 
chantaje por unos rollos de su polémica y última película Salò o los 
120 días de Sodoma, Pasolini acudió a la cita en la que lo masacraron. 
O incluso que su muerte se vinculara más probablemente a la novela 
que estaba a punto de publicar que a la moral homófoba. En efecto, 
una hipótesis extendida sostiene que el cineasta estaba próximo a 
publicar Petróleo, la novela -inacabada y publicada de manera 
póstuma en 1992- en la que iba a desvelar la trama detrás del 
asesinato de Enrico Mattei, industrial petrolero del Ente Nazionale 
Idrocarburi. Más que una pelea entre homosexuales o un ataque 
homofóbico, es posible que el asesinato de Pasolini estuviera 
vinculado a un pacto secreto. Este incluyó un asesino confeso, un 
taxi boy posiblemente inocente, unos atacantes con acento del sur 
que juzgaban orientaciones sexuales y una justicia que se expidió 
rápidamente para cerrar el caso. No obstante, en 2023, debió 
calificar la muerte de Pasolini como “crimen sin resolver”2.  

En paralelo a una importante carrera como poeta, cineasta y 
ensayista, tuvo una compleja relación con el materialismo. Aceptó 
la influencia del marxismo y la hizo pública en sus obras, pero 

 
2 Oriana Fallaci fue una periodista italiana, destacada por entrevistas a 
personalidades como Henry Kissinger, el Sha de Irán y Golda Meir, además de 
corresponsal de guerra en Vietnam y una acérrima detractora del extremismo 
islámico. Fue de las personas que más cuestionó la versión oficial del asesinato de 
Pasolini, a quien había conocido en Nueva York en 1966.  

83



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

también exploró sus contradicciones con el Partido Comunista 
Italiano y con cierta versión del humanismo en una cruzada 
antiburguesa. Se definía como marxista, se reconocía heterodoxo y 
era, fundamentalmente, un crítico acérrimo de la cultura de 
consumo de su tiempo. Culpaba de falta de impulso de insumisión 
a los jóvenes, a quienes, por ejemplo, está dirigido su poema de 1968 
“El PCI a los jóvenes”. Convencido de que a la revolución no la 
harían nunca los estudiantes a quienes veía como niños burgueses, 
Pasolini sostenía:  

 
Es triste. La polémica  
contra el PCI debería haberse hecho  
en la primera mitad de la década pasada. Están retrasados, hijos  
Y no importa si entonces ustedes aún no habían nacido…  
Ahora los periodistas de todo el mundo (incluidos los de la 
televisión)  
les lamen (como creo que aún se diga en el lenguaje de las 
universidades) el culo.  
Yo no, amigos.  
Tienen caras de hijos de papá. (Pasolini, 2005: 212) 
 

En este mismo sentido, estaba convencido de que no había en 
Italia algo así como una “lengua nacional”, pues el idioma italiano 
había sido originalmente una lengua literaria, luego adoptada por 
la burguesía durante la unificación del país y más tarde convertida 
en el habla de la tecnocracia y el neocapitalismo. Contra esta lengua 
burguesa, Pasolini intentó ser poeta de una lengua humanista, que 
se tradujo en versos o imágenes con los que desmenuzó el discurso 
de la política democristiana y la izquierda melancólica de su tiempo, 
para decirlo en términos benjaminianos. Contra esa izquierda tan 
criticada por Walter Benjamin en el transitado texto “Melancolía de 
izquierda” de 1931, que lamentaba más las glorias perdidas que su 
incapacidad de transformar la realidad, Pasolini quería lo que 

84



Natalia Taccetta 

podría llamarse una lengua operante, que pudiera hacer frente a lo 
que Esteban Nicotra (2005: 11) llama “homo tecnologicus”.  

Apostaba a una lengua que fuera capaz de meterse en el 
ámbito de la técnica para crear monstruos que la horadaran desde 
adentro; que pudiera revolucionar aspectos superestructurales, 
entendiendo, como buen lector de Antonio Gramsci, su carácter 
empírico para enfrentar al abismo del neocapital, el consumismo, la 
obsesión por la seguridad y la comodidad. En definitiva, confiaba 
en que debía existir una lengua para protestar contra el 
conformismo en todas sus formas, especialmente para reaccionar 
frente a aquellas formas del decir que terminaban siendo 
decididamente fascistas. Esto era claro en el citado “El PCI a los 
jóvenes” cuando se dice:  

 
Por eso provoco a los jóvenes,  
ellos son, presumiblemente, la última generación  
que ve a los obreros y a los campesinos:  
la próxima generación no verá a su alrededor  
más que la entropía burguesa. (Pasolini, 2005: 215)  
 

Su compleja y contradictoria visión del mundo político se 
caracterizó como un “empirismo herético”. Era, como se ha dicho, 
marxista y razonablemente ateo, pero sostenía una fascinación 
visceral por lo sagrado de lo popular y de cierta espiritualidad que 
veía tomar forma en algunas zonas de la realidad social. En su obra 
poética, igual que en su obra ensayística y periodística, desplegó el 
materialismo heterodoxo, polemizando con el marxismo “oficial” y 
el catolicismo, a los que llamaba “las dos iglesias” y a las que 
reprochaba no entender la cultura de sus propias bases proletarias 
y campesinas.  

85



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

Entre otros ámbitos, en el cine encontró un lenguaje con el 
espesor suficiente como para establecer estas conexiones y hallar la 
materialidad del pueblo. Revisar algunas de sus películas para 
descubrirla conlleva la intervención de detenerse sobre algunas de 
sus primeras imágenes a fin de encontrar allí la superficie de la 
política. Hacer política era, para Pasolini, ir contra la corriente, estar 
en un estado de cosas maldecido por el poder y sus mecanismos. 
Hacer política era acceder a la materialidad hereje de lo mágico y lo 
arcaico, aquello que el marxismo de su época no alcanzaba a pensar. 
Lo que sigue se escribe en la textura que dejan estas inquietudes 
para tomar algunas notas sobre la materia del pueblo.   

 

EL CUERPO LUMPEN 

Entendiendo la historia como una contienda permanente, 
Pasolini se identificaba con los marginados, los héroes miserables 
de sus primeras películas, convencido de que la rebelión verdadera 
no vendría de las discusiones marxistas de salón ni del movimiento 
estudiantil, sino de la clase obrera. De ahí que pusiera en el centro 
de sus obras a la clase proletaria -incluso a esos que no llegan ni 
siquiera a obreros- y exploró con dedicación el cuerpo maltratado 
por el capitalismo, la explotación y el consumo, confiando en la 
sexualidad como potencia crítica. Mientras se volvía evidente que el 
industrialismo convertía a los cuerpos en materia prima de la 
degradación, la crítica de Pasolini los relocalizaba en el examen de 
los tabúes socio-sexuales. Así, su materialismo se encontró a gusto 
en la disputa de las fuerzas sociales y culturales que dieron forma a 
Italia y que obsesionaron su mirada cáustica.  

La embestida contra los jóvenes burgueses de “El PCI a los 
jóvenes” le valió todo tipo de ataques. Se lo culpaba de 
deshonestidad intelectual -pues, decían, se trataba de una “boutade”, 
de una “captatio benevolentiae” y que todo “estaba dicho entre 

86



Natalia Taccetta 

comillas”, como sostenía Franco Fortini, uno de los principales 
poetas de posguerra (Ming, 2019). Hasta se le espetó que favorecía 
la represión policial contra los estudiantes, aunque ningún partido 
del orden había leído el poema en ese sentido. Por su parte, Pasolini 
estaba convencido de lo siguiente: “En el 44, en el 45 y en el 68, 
aunque fuese de modo parcial, el pueblo italiano ha sabido qué 
quiere decir –quizás solo a nivel pragmático, qué significan 
autogestión y descentralización, y ha vivido, con violencia, una 
reivindicación, aunque fuese imprecisa, de democracia real. La 
Resistenza y el Movimento Studentesco son las dos únicas 
experiencias democráticas revolucionarias del pueblo italiano. Lo 
demás es silencio y desierto: el qualunquismo, la degeneración 
estatista, las horrendas tradiciones de los Saboya, de los Borbones, 
de los Papas” (Cit. Ming, 2019).  

Para sorpresa de muchos que simplemente creían que estaba 
en contra del ‘68, Pasolini había escrito esta “Carta al presidente del 
Gobierno” -en esa época Giovanni Leone- en el número 39 de la 
revista Il Tempo de septiembre de 1968 con el firme objetivo de 
acusar al poder de la violencia de la policía a la que juraba haber 
visto con sus propios ojos y a la que interrogó desde las primeras a 
las últimas de sus expresiones artísticas. 

Comprender la relación entre Pasolini y la política italiana 
implica pensar su vida y su obra como una gran causa judicial que 
lo conminó incluso a innumerables detenciones y procesos legales. 
Fue atormentado por la discriminación homófoba y la persecución 
fascista de Lo Specchio y El Borghese con periodistas entusiastas, que 
reverberaban entre otros simpatizantes de grupos de derecha3. El 
colectivo de escritores amparado en el seudónimo Wu Ming (2019) 
asegura que los ataques no se fundaban solo en que era comunista 

 
3 Muy conocido es el episodio del 23 de septiembre de 1962, al final de la 
proyección del estreno de Mamma Roma. Entre otros, lo atacaron Serafino Di Luia, 
fundador del grupo “Lotta del Popolo” y luego “Vanguardia Nazionale”, y Flavio 
Campo, cómplice del neofascista Stefano delle Chiaie. 

87



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

y homosexual, sino en su irreverencia, pues “se expresaba sin 
reserva alguna contra la burguesía, el gobierno, la Democracia 
Cristiana, los fascistas, la magistratura y la policía” (2019).  

Hasta su primera película, lo enjuiciaban por sus dos primeras 
novelas -Ragazzi di vita (1955) y Una vita violenta (1959)- y por sus 
enfrentamientos literarios y poéticos. Con Accattone en 1961, 
comienza un capítulo distinto, pues, como era bien sabido desde la 
nacionalización del cine por parte de Lenin en pleno proceso 
revolucionario soviético, en un país donde se lee poco el cine es un 
arma peligrosa. Como era de esperar, la historia de un marginal 
como Accattone es potencialmente subversiva, pues se sustrae al 
mercado y las obligaciones familiares mientras exhibe el contraste 
entre los pobres de barrios bajos y la supuesta prosperidad de Italia, 
destruye todas las relaciones que se le presentan y prescinde de la 
moral, pero no de la empatía de la audiencia frente a la violencia 
policial.  

Por razones de este tipo, el estreno de Mamma Roma en 1962 
causa un impacto similar. No solo porque la protagonista es tan 
prostituta como madre, sino porque sus esperanzas de sacar al hijo 
de la miseria de la periferia se frustran también por la embestida 
policial. Para Pasolini, hay en Mamma Roma “algo de otro mundo, 
es decir, de nuestro mundo burgués, en otras palabras: ¡un ideal 
pequeño-burgués!” (Pasolini, 2022: 37)4. Mamma Roma “está un poco 
lanzada al foso de los leones en un mundo que no es el suyo…”. 
Accattone, en cambio, tiene algo “mucho más épico”, pues “no tiene 
nuestras problemáticas” (2022: 49).  

Hacia el final de Mamma Roma, el joven Ettore muere en 
prisión, atado a una mesa y gimiendo, recordando más al Cristo 

 
4 A diferencia del barrio representado en Accattone, la vida casi burguesa de 
Mamma Roma transcurre en el mundo del INA-casa, un plan estatal edilicio 
concebido en la segunda posguerra en toda Italia. 

88



Natalia Taccetta 

muerto de Mantegna5 que a los jóvenes que en los sesenta iban a 
cambiar el mundo. Además, este final sacrificial recordaba a un 
fascismo reciente, no al de Mussolini, sino al de la muerte de 
Marcello Elisei en noviembre de 1959. Pasolini no olvidaba a ese 
joven de 19 años que muere en la madrugada, atado, en una celda 
abandonada, después de un día y una noche de gemidos y súplicas 
en la cárcel de Regina Coeli. Cumplía una condena de casi cinco 
años por robar ruedas de autos, pero nadie pagó por su muerte. 

Estos primeros pasos cinematográficos fueron suficientes para 
una redada censora que duró hasta el final de su vida. A ellos se 
puede sumar el castigo por el anticlericalismo de La ricotta de 1963. 
En este episodio del film colectivo Rogopag,6 Pasolini ensaya una 
pasión de Cristo plebeya y vulgar, sin cinismo, aunque con algo de 
comedia muda, con la consciencia de que la materia de la política 
está en la fuerza del pueblo que es capaz de representarse a sí 
mismo. El protagonista de La ricotta, Stracci, solo persigue una cosa: 
comerse la comida de la última cena. Más allá de una declaración al 
comienzo del film que explicita cierta admiración por el relato de la 
pasión de Cristo, el mediometraje tiene una apariencia blasfema. 
Para describir la miseria desesperada en la que vive el protagonista, 
se habla de Santos, excomuniones, coronas de espinas, vírgenes 
nada inocentes y un rebaño de efebos deseantes.  

Mientras todos parecen ser operarios del cine, de la película 
que está filmándose en La ricotta, Georges Didi-Huberman (2014) 
recuerda a Stracci como héroe subproletario, aquel que, apenas 
comenzado el relato, ya recibe una patada -literal y simbólica- del 
sistema que lo incluye y expulsa al mismo tiempo. Se trata de una 
suerte de homo sacer que, mientras Giorgio Agamben ubica en el 

 
5 La Lamentación sobre Cristo muerto es un lienzo de Andrea Mantegna realizado 
entre 1475 y 1478 conservado en la Pinacoteca de Milán y representa una de las 
visiones más crudas del motivo cristológico de la lamentación.  
6 Rogopag es una película dirigida por Roberto Rossellini, Jean-Luc Godard, Pier 
Paolo Pasolini y Ugo Gregoretti. 

89



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

campo de concentración como producción biopolítica, Pasolini 
califica como producción mercantil por antonomasia, la materia 
misma del consumo y el neocapitalismo, que responde dócil a las 
humillaciones y servil a la orden de “¡Crucifíquenlo!”, como se dice 
en el film. El peso alegórico de los padecimientos de Cristo/Stracci 
confirman una visión de mundo que, tal como Pasolini se encargó 
de aclarar, es de “tipo épico-religiosa” y, sobre todo en personajes 
miserables y fuera de la conciencia histórica, “estos elementos épico-
religiosos juegan un papel muy importante” (2022: 64).  

Dos tableaux vivants articulan el relato de La ricotta, aunque el 
verdadero motivo iconográfico es el de la crucifixión de este 
sacrificado. En una evidente referencia a la Deposizione dalla Croce 
(1521) de Rosso Fiorentino y al Trasporto di Cristo de Jacopo de 
Pontormo (1526-1528), Pasolini recrea el motivo del descendimiento 
de la cruz. Se trata de ese momento en el relato cristológico posterior 
a la crucifixión de Cristo en el que su cuerpo sin vida es bajado por 
José de Arimatea y Nicodemo para ser preparado para su entierro. 
Este pasaje de la denominada “Pasión de Cristo”, entre la muerte en 
la cruz y el llanto de las mujeres al pie, humaniza el cuerpo del 
crucificado que, para la tradición, resucitará poco después. Sin 
desconocer un ápice de esta sucesión, Pasolini localiza entre las dos 
“deposizioni” el desarrollo de su personaje Stracci, literalmente en 
italiano basura o harapos, emblema del excedente subproletario, 
menos que un obrero, de la Italia del “milagro económico”, como si 
avisara del incendio de los “años de plomo” por venir.  

Anticipando incluso experimentos instalativos como The 
Greetings (1995) de Bill Viola a todo color en un relato en blanco y 
negro, los cuadros vivientes de La ricotta ponen de manifiesto la 
insumisión del pueblo, que, entre risas, muecas y gestos indóciles, 
se burla de Cristo, María y toda su herencia. Con el hambre como 
única motivación, Stracci corre de un lado al otro, se trasviste, 
engaña, se deja engañar hasta enfrentar la única verdad: que un 
perro vale más que él, que sus lágrimas son invisibles y que su vida 

90



Natalia Taccetta 

solo se vuelve relevante con su muerte y ni siquiera entonces, y que, 
cuando la ocasión se presenta, debe comer hasta reventar. Una 
conversación entre los crucificados de la “pasión” filmada, Cristo y 
Stracci, se vuelve reveladora: mientras Cristo le dice “yo no te 
entiendo, pues siempre tienes hambre, pero te quedas con los que te 
mantienen hambriento”, Stracci, con epifánica aserción, asegura que 
nació con la vocación de morirse de hambre. Esto se corona con la 
última frase del film en la que, ante la muerte real del extra 
crucificado, el director de la Pasión de Cristo que se filma dice: 
“Pobre Stracci. Morirse era la única manera de demostrar que estaba 
vivo”.   

En La ricotta, un Orson Welles literalmente enorme y cansado 
cuenta a un periodista que, con su película, lo que quiere expresar 
es su “íntimo, profundo, arcaico catolicismo”, que la sociedad 
italiana “es el pueblo más analfabeto y la burguesía más ignorante 
de Europa” y que, como marxista, a la muerte “no la tom[a] en 
cuenta”. Al periodista, que hace gala de su ignorancia, lo califica 
como “un monstruo, un peligroso delincuente”, como “conformista, 
colonialista, racista, traficante de esclavos, qualunquista”. Frente a 
la risa nerviosa del periodista, Welles pregunta si está mal del 
corazón, pues su muerte sería buena publicidad para la película. Y 
agrega lapidario: “Total, usted no existe. Los capitales no 
consideran existente la mano de obra salvo cuando sirve a la 
producción y el productor de mi película también es el dueño de su 
periódico”, volviendo manifiesta la lógica corporativa del capital 
desde los años cincuenta y sesenta.  

Todavía lejos de las reflexiones que realizará en la década 
siguiente para el Corriere della Sera, Pasolini plantea en sus primeros 
films los puntos nodales sobre lo que podría ser, eventualmente, 
una teoría material del pueblo. Siguiendo a Didi-Huberman en 
Pueblos expuestos, pueblos figurantes. El ojo de la historia 4 (2014), es 
posible reconocer en su cine múltiples formas de combatir lo que el 
francés había diagnosticado como sobreexposición y subexposición 

91



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

del pueblo, esto es, por exceso o falta de imagen, el destino 
inexorable de desaparición para el pueblo. Contrariamente, Pasolini 
se esfuerza en producir una auténtica aparición de las clases 
subalternas en una clave material que los localiza en el centro de 
entramado visual y narrativo, hablando dialecto y no italiano, y no 
formando en plural un decorado ni la figuración hipostasiada de 
una nación. El de Pasolini es un cine material en el que el cuerpo 
lumpen es la superficie en la que se escribe la política, la lengua 
lumpen es la que habla el presente, los espacios lúmpenes están 
llenos de tierra y barro donde se hacen a golpes las comunidades 
marginales de la periferia romana y los tiempos lúmpenes se 
sustraen a la voracidad del derroche. Con ellos, un Accattone abatido 
en calles de barro y dos crucificados modernos, Pasolini pone en 
escena un mundo no-católico en el que no hay promesa del más allá 
de la muerte, sino la materialidad ruinosa de que “solo está la 
muerte, pero no el más allá” (Pasolini, 2022: 51).  

Lejos de esquivar una mirada arcaizante del pueblo, con esta 
miseria épica, Pasolini apunta con sus primeros films a la puesta en 
forma idealizada de un combate cuerpo a cuerpo con las 
instituciones que sacan al pueblo de ese pasado. El trabajo formal, 
la ciudad, el mercado, el matrimonio y la familia, la cultura y el cine 
en su sistema de producción industrial parecen ser los soportes del 
neocapital morboso que crucifica. Así, estas primeras películas 
intentan exhibir “el deseo social del lumpenproletariado, clase 
excedente por definición, descartada por todos los procesos 
civilizatorios occidentales” (Sánchez Madrid, 2023: 259). Los 
subproletarios, los figurantes de la historia cuyos deseos no 
preocupan a nadie, son para Pasolini, además, objeto del verdadero 
fascismo; de uno que no se vincula con Mussolini o Hitler, sino con 
los rasgos más arraigados de la sociedad italiana. De ahí su vocación 
por desmenuzar el cuerpo sufrido y hambriento, incluso el ultrajado 
y el resistente como hará en la sadeana Saló una década después.  

 

92



Natalia Taccetta 

EL CUERPO OBRERO 

Aunque heterodoxo, el marxismo impulsó a Pasolini a no 
hacer otra cosa, finalmente, que examinar la clase obrera. Los 
mecanismos fueron múltiples: los resabios neorrealistas en los 
sesenta; la sofisticación pícara de la que abjuró en los setenta; y la 
maestría irónica en el uso del montaje en documentales de archivo 
como La rabia (1963). A tono con este tipo de indagación, colaboró 
con un documental poco conocido que, además de explorar un 
episodio particular de represión política, da cuenta del modo en que 
Pasolini pensaba la relación entre el cine y la lucha política. 12 de 
dicembre (1972) fue concebido “A partir de una idea de Pier Paolo 
Pasolini” y realizado por el colectivo cinematográfico de Lotta 
Continua (especialmente, Adriano Sofri, Giovanni Bonfanti y 
Goffredo Fofi). Esta fue una organización de extrema izquierda que 
surgió por una escisión del movimiento obrero-estudiantil de Turín 
y que había iniciado su actividad militante en 1969 en universidades 
y fábricas. Se esforzó por difundir las ideas de los estudiantes y 
obreros jóvenes más radicalizados y no tuvo mayor llegada en la 
clase obrera tradicional, ligada al PCI y al movimiento sindical. 

El 12 de diciembre de 1969 explota una bomba en la Banca 
Nazionale dell’Agricoltura de la Piazza Fontana en Milán, 
asesinando a 17 personas e hiriendo a 88. El hecho da origen a una 
operación mediática y policial para responsabilizar a las 
agrupaciones anarquistas, los movimientos de izquierda y el 
movimiento obrero. Tres días después, muere Giuseppe Pinelli, 
caído en la redada y acusado injustamente de ser uno de los 
responsables de la masacre. La causa de muerte fue la caída desde 
la ventana de una oficina en el cuarto piso de la Jefatura de Policía 
mientras estaba siendo interrogado. Al día siguiente, se informa a la 
población que se encontraba culpable al anarquista Pietro Valpreda, 
rápidamente convertido en monstruo para y por la opinión pública, 
justificación perfecta para una ola represiva, aunque declarado 
inocente 18 años después. Estos ataques marcaron el inicio de lo que 

93



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

se denominaría la “estrategia de tensión”, que definiría el panorama 
político, cultural y social de la década de 1970 en Italia (Sabino, 
2022).  

El diario de derecha Il Borghese da lugar a una nota en la que 
Alberto Giovanni asegura: “Entre los arrestados, además de 
Valpreda, acostumbrado a dar la espalda no solo a la odiada 
burguesía sino también a los amados jovencitos, hay muchos 
‘travestidos’ y ‘maricones’; y este hecho no puede dejar indiferente 
a P. Pasolini, que de los invertidos de toda Italia es, ciertamente, el 
padre espiritual, visto que la ingrata naturaleza […] no le ha 
permitido ser la madre” (Ming, 2019). Junto a otros intelectuales, 
Pasolini firma un manifiesto contra la policía y en Il Tempo7 asegura, 
dirigiéndose al diputado socialdemócrata Mauro Ferri: “El 
extremismo de los grupos minoritarios y extraparlamentarios de 
izquierdas de ningún modo (solo pensarlo es una infamia) ha 
conducido a la masacre de Piazza Fontana: ha conducido a la gran 
victoria de los obreros metalúrgicos. Antes de que Potere Operaio y 
otros grupos minoritarios al margen de los partidos actuaran, los 
sindicatos estaban dormidos” (Ming, 2019). 

Tras la matanza, Pasolini escribió rápidamente el poema 
“Patmos”8 en memoria de las víctimas y con la estrategia 
vanguardista del collage9. Volvería sobre la masacre en la nota del 
Corriere della Sera del 14 de noviembre de 1974, llamada “La novela 
de las masacres” años después de terminar la película. Allí asegura 
saber cómo se llaman los responsables de la masacre de Milán de 
1969, de las de Brescia y Bolonia de 1974, de la cúpula que conspira 

 
7 En el número 2, año XXXII, de Il Tempo del 10 de enero de 1970. 
8 Se publicó por primera vez en el número de octubre/diciembre de 1969 de la 
revista Nuovi Argomenti. 
9 El collage incluye tres “hilos”. El primero se vincula al Apocalipsis de Juan 
(Patmos es la isla donde el evangelista estuvo exiliado), el segundo es una lista 
periodística de víctimas y el tercero es un discurso sobre las declaraciones del 
presidente Saragat y la Democracia Cristiana. 

94



Natalia Taccetta 

con nuevos y viejos fascistas. Dice tener los nombres de los 
vinculados a la CIA, los que iniciaron la cruzada anticomunista en 
1968. Asegura conocer “cómo se llaman quienes, entre misa y misa, 
dieron las órdenes y garantizaron protección política a viejos 
generales (para mantenerse en pie, a modo de reserva, la 
organización de un posible golpe de Estado), a jóvenes neofascistas, 
es más, neonazis (para instigar, concretamente, la tensión 
anticomunista) e incluso a delincuentes comunes, anónimos hasta 
hoy y quién sabe si para siempre (para instigar la posterior tensión 
antifascista)” (Pasolini, 2022: 114).  

La investigación sobre Piazza Fontana y la maniobra anti-
anarquista deriva en que el proyecto fílmico explore la situación 
obrera en toda Italia. Solo seis horas después del atentado, el 
prefecto de Milán, Libero Mazza, envía al Ministerio del Interior un 
comunicado en el que asegura que la investigación debe redirigirse 
a grupos anarquistas y extremistas a fin de “identificar y arrestar 
responsables”, frente a quienes “policía y carabineros actúan en 
estrecha colaboración para arrojar luz sobre gravísimo incidente”. 
El período 1968-1969 había sido de extremo conflicto social y 
político, pero no es novedad en Europa como sí lo es en Italia la 
participación específicamente estatal en hechos de semejante 
gravedad. Esto fue el fin de la inocencia respecto de ciertos sectores 
del poder incluyendo la mayor parte del periodismo, con el Corriere 
della Sera a la cabeza, que defendieron con vigor la tesis de 
culpabilidad de los anarquistas.  

Filmado entre fines de 1970 y comienzos de 1972, 12 
dicembre es una obra de documentalismo militante, que ofrece un 
panorama de la realidad del movimiento obrero desde las canteras 
de mármol de Carrara a las fábricas Montecatini Edison, Pirelli y 
Fiat de Turín, incluyendo los enfrentamientos entre el ejército y los 
manifestantes de los barrios marginales de Calabria. La idea de 
Pasolini era dar cuenta del estado de las luchas revolucionarias en 
Italia a un año de la matanza de Piazza Fontana en Milán, momento 

95



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

en el que parecía que el movimiento obrero italiano, del triángulo 
industrial del norte a las exasperadas ciudades del sur, estaba en 
condiciones de retar al sistema con perspectivas de éxito.  

La mayor parte de la obra fue filmada por Giovanni Bofanti, 
pero las partes a cargo de Pasolini son reconocibles. Entre ellas, las 
entrevistas del principio del film a la familia Pinelli, al abogado de 
Lotta Continua, Marcello Gentini, y a Luciano Paolucci, compañero 
del taxista y testigo fundamental, Cornelio Rolandi (quien murió en 
extrañas circunstancias en 1971 luego de recordar que, quien llevaba 
el explosivo y se subió a su taxi por cien metros, tenía “rostro oscuro, 
hablaba un italiano perfecto y sin acento”, como se afirma en el 
film). Posiblemente, sean de Pasolini también las tomas en el 
exterior de la siderúrgica Italsider de Bagnoli en las que la cámara 
se detiene en una exploración del espacio que recuerda al modo en 
que filmaba los barrios bajos de sus primeras películas. 

La asociación entre Pasolini y Lotta Continua fue, sin embargo, 
conflictiva. El primero reconoció haber cedido en muchos puntos 
para trabajar con ellos y los miembros de Lotta Continua aseguraron 
que, si bien veían en Pasolini un “compañero de viaje”, lo 
consideraban poco fiable. Pasolini concibió este film como un viaje 
político y antropológico por la Italia de principios de los años 
setenta, mientras Lotta Continua se inclinó por una película 
militante y propagandística (Chiesi, 2015). El único compromiso 
inexorable de ambas partes fue con la exhibición de la lucha obrera, 
tanto es así que a la producción del documental se sumó la 
colaboración de Pasolini en el periódico Lotta Continua, algo que le 
valió al artista denuncias en 1972 por instigación a la desobediencia 
de las leyes del Estado y apología del delito, lo que derivó incluso 
en una condena de 15 años y hasta se intentó el embargo de toda su 
obra con ayuda policial.  

Algunas decisiones audiovisuales permiten intuir las 
complicaciones que tuvo la realización del film. A un año de la 

96



Natalia Taccetta 

matanza de Milán, la película comienza con manifestaciones contra 
la represión policial y la referencia a los 17 muertos de Piazza 
Fontana. Le sigue la incomodidad y el silencio de la gente en la calle 
que, cuando es consultada por la responsabilidad del atentado, 
responde: “¿quién sabe?”. En 12 dicembre, circulan nombres que 
para el contexto rioplatense no significan demasiado, pero que 
exhiben, en la mirada de Pasolini y Lotta Continua, el modo en que 
se entraman los sectores dominantes para inventar culpables con el 
apoyo incondicional de la elite política y las fuerzas del orden. En 
efecto, la dramática muerte de Giuseppe Pinelli le permite al film 
poner en palabras el dolor de su esposa y su madre, los testimonios 
sobre los tratos que recibió la noche del arresto y mostrar los barrios 
obreros en los que vivían este y otros anarquistas señalados como 
culpables. Algunos testimonios recuerdan los gritos y su caída por 
la ventana de la seccional policial; otros -como el del abogado de 
Lotta Continua- enumeran hipótesis sobre su muerte: lo hubieran 
matado o no durante el interrogatorio, la caída permitió acusarlo de 
suicida para salvar a la policía de Milán.  

12 dicembre muestra discusiones de Lotta Continua sobre el 
atentado fascista en las que se escucha hablar del sueño de la 
revolución y resuenan cosas como: “Cuando un obrero está 
haciendo los mismos movimientos de la mañana a la noche durante 
8 horas, ese individuo después de determinado tiempo no es capaz 
de discutir o entender algunas cosas”. Entre otros peligros 
señalados en el debate, se dice que “el peligro no es solo el humo, 
sino también la represión”. Esta preocupación humanista pudo, 
posiblemente, haber fascinado a la escucha pasolineana, 
preocupada como estaba, por la ferocidad del capitalismo. En esto 
parece hacer hincapié otro de los obreros cuando dice que “no es 
solo peligro, sino crueldad”. Esta se explora a través de imágenes de 
miseria mientras se habla del hambre en Nápoles; imágenes de 
mítines políticos cuando se menciona la lucha de la juventud. Y 
aunque no rime en español “Lucha dura sin miedo” (“Lotta dura 

97



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

senza paura”) en boca de infancias en primer plano da una 
dimensión de la preocupación materialista de Pasolini.  

Luego se suceden imágenes de la guerra civil más silenciosa 
que componen los desclasados y las desclasadas, las pequeñas 
acciones de sabotaje, las barricadas y los incendios. El telón de fondo 
es la pobreza en la que se desarrollan esas vidas y se habla tanto de 
la rabia contra los jefes, como de las ratas y el miedo. Se suceden los 
militares, las bombas, los disparos y gases, mientras los humildes 
resisten con máscaras de esnórquel y hacen “república con 
barricadas para que la policía no pueda pasar”, tal como explican. 
Se escucha, entonces, algo que resuena en la contemporaneidad: 
“donde hay hambre, hay desesperación. Y los fascistas toman 
ventaja de eso”. Contra este diagnóstico que llega directamente al 
siglo XXI, aparece una suerte de Pasionaria vehemente que sueña 
con el día en que desaparezcan los jefes y se pueda dejar de ser un 
robot que debe “producir, producir y producir”.  

Como si quisiera encontrar una síntesis, un emblema del film, 
12 dicembre tiene un último plano y no es el de un obrero en lucha 
con su puño en alto. Se trata del rostro de una joven que migró del 
sur a Turín, en el que la cámara se detiene con ofuscación. Mientras 
los obreros lamentan dejar sus tierras y familias para ir a la fábrica, 
esta joven cuenta las bondades de ese desplazamiento que le hace 
dejar Sicilia atrás, pues Turín le permitió encontrar esposo y adoptar 
los hábitos refinados del norte. La mujer resulta una suerte de 
inversión de Emilia, la criada de Teorema (1968) que, después del 
paso del visitante desconocido que todo lo trastoca, emprende una 
procesión de Milán a Sicilia en pleno trance místico dispuesta a 
sacrificarse por los demás. 

 

LA MATERIA DEL PUEBLO 

98



Natalia Taccetta 

 Las ilusiones revolucionarias de los obreros a lo largo de 12 
dicembre se diluyen en las palabras aspiracionales de esa joven del 
final. Desaparecen como las luciérnagas que Pasolini veía 
languidecer hacia comienzos de 1975. Tanto el film sobre la matanza 
de Piazza Fontana como la aclamada Teorema vuelven evidentes 
algunas cosas centrales en Pasolini para comprender su relación 
herética con el marxismo: que los gestos individuales no 
modificarán nunca la relación entre capital, explotación y trabajo; 
que, si los medios de producción no se socializan, los obreros solo 
aspiran a ser burgueses; y que las movidas solitarias están 
condenadas a ser fagocitadas por el sistema y sus lógicas. 
Naturalmente, no son revelaciones, sino puntos de partida para 
elaborar el neocapitalismo que tanto desveló a Pasolini en su 
madurez y que quiso volver explícito en sus obras.   

En febrero de 1975, cerca ya de impugnar algunas de sus 
propias películas porque, entre otras cosas, celebraban una 
juventud gozosa que, en realidad, solo estaba siendo instrumentada 
por el poder consumista10, Pasolini escribe para el Corriere della Sera 
“Il vuoto del potere”, conocido como “El artículo de las 
luciérnagas”. Al tiempo que propone un diagnóstico desolador para 
las luciérnagas –inexorablemente aniquiladas por la contaminación 
propia de nuestro tiempo-, lo extiende al resto de los seres vivientes, 
que inauguran sin mediar reflexión el pliegue feroz del 
tardocapitalismo: el neocapitalismo que pone en jaque todo menos 
su propia existencia. El vacío del poder al que se refiere Pasolini está 
lleno de aparatos productores de pobreza que se engendran a sí 
mismos. Como a las luciérnagas, a los pobres de Europa solo les 
queda sobrevivir con la fragilidad de los contrapoderes. Del mismo 
modo que lo había hecho con su cine, este texto de Pasolini arrojaba 

 
10 Ver: “Abjuración de la Trilogía de la vida” en Pasolini, P. (1997): Cartas 
Luteranas, trad. Josep Torrell, Antonio Giménez Merino y Juan Ramón Capella, 
Madrid, Trotta. El texto fue escrito en junio de 1975 y publicado en el Corriere della 
Sera el 9 de noviembre de 1975 de manera póstuma.  

99



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

a la década del setenta una crítica lapidaria de los fantasmas a los 
que había interrogado siempre.  

El marco de todo el razonamiento se despliega a lo largo de los 
artículos que escribe para el diario italiano durante toda la década. 
Desde muy temprano, se embarca en sostener lo que en el artículo 
de las luciérnagas llama “la continuidad entre fascismo fascista y 
fascismo democrático” (Pasolini, 2023: 87), instanciada en “la falta 
de depuración, la continuidad de los códigos, la violencia policial, 
el desprecio por la Constitución” (2023: 88). La claridad de Pasolini 
apuntaba al fascismo que quedaba oculto en los desafíos 
democráticos de su tiempo. Lo decía cabalmente cuando aseguraba 
que no había que ser fuerte para enfrentarse al fascismo en sus 
manifestaciones delirantes, pero sí “fortísimo para enfrentarse al 
fascismo como normalidad, como codificación, diría yo, alegre, 
mundana, socialmente elegida, del fondo brutalmente egoísta de 
una sociedad” (2023: 17). Este diagnóstico de un fascismo asimilado 
se enraíza en lo que Pasolini denomina antifascismo, el más 
peligroso de los fascismos en la lectura del progresismo de su 
tiempo. En este sentido, aseguraba que no había que ser racista con 
los fascistas jóvenes y no estaba bien obstinarse en creer 
“apresurada y cruelmente, que estaban predestinados racialmente a 
ser fascistas y que, frente a semejante decisión del destino no había 
nada que hacer” (Pasolini, 2023: 39), cuando en realidad volverse 
fascista podía ser algo meramente contingente, incluso casual. En 
efecto, estaba seguro ya en un artículo de junio de 1974 llamado “El 
poder sin rostro” que pronto no sería posible distinguir a los 
fascistas de todos los demás. 

 El diagnóstico pasolineano involucra una mirada sobre los 
sesenta en los que desaparece la inocencia ante el fascismo 
triunfante y los horrores de clase que se montan sobre las ruinas de 
las décadas del treinta y cuarenta. Lo que queda, los restos, los 
vestigios, que Pasolini organiza con melancolía eficiente, son las 
imágenes de una resistencia que bordea la laguna del poder vacío. 

100



Natalia Taccetta 

Su aparición ocasional tiene la forma del im-poder como el de 
Accattone, Ettore o Stracci, quienes, como bien dice el personaje de 
Orson Welles en el final de La ricotta, tienen que morir para recordar 
que estaban vivos.  

 Didi-Huberman asegura que Pasolini supo aprovechar las 
“energías revolucionarias propias de los miserables, de los 
desclasados del juego político” (2009: 29) para dar cuenta de un 
escenario lamentable que abandona la excepcionalidad para 
volverse la regla. Al subrayar la fuerza de estos im-potentes, 
clasifica un nuevo tipo de fibra política, frágil, menor, 
relampagueante, que se corresponde con una im-potencia redentora 
a partir de la cual elabora, para pensar la materia política, las figuras 
más provocativas de su cine.  

La desesperanza de Pasolini frente a las sociedades que le son 
contemporáneas se homologa con el modo en que las luciérnagas 
han sido “vencidas, destruidas, prendidas o desechadas bajo la luz 
artificial de los proyectores bajo el ojo panóptico de las cámaras de 
vigilancia, bajo la agitación mortífera de las pantallas de televisión” 
(Didi-Huberman, 2009a:49). Las luces han desaparecido junto con la 
inocencia condenada a muerte, por eso hay que imaginar una salida 
posible, un modo de refrendar cierto agenciamiento histórico para 
dar cuenta de algún sentido para la historia, aunque sea discontinuo 
y eventual. Intentar esto es pensar una condición imaginaria para el 
hacer político muy a tono con la racionalidad de la historia 
materialista en el Benjamin que recoge Didi-Huberman: “Si la 
imaginación –ese trabajo productor de imágenes para el 
pensamiento- nos explica la forma en la cual el Pasado se rencuentra 
con nuestro Ahora para liberar las constelaciones ricas del Futuro, 
entonces podemos comprender de qué manera es decisivo este 
rencuentro de tiempos, esta colisión de un presente activo con un 
pasado reminiscente” (2009a: 52).  

101



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

 En Supervivencia de las luciérnagas, Didi-Huberman se refiere 
a la imagen de la vida póstuma de esos insectos minúsculos que, en 
sus nupcias, emiten una luz amarillenta que se puede ver en la 
noche. El francés lee la voluntad de Pasolini por asociar en su cine 
las luciérnagas al cuerpo deseante, al placer y la transgresión. 
Entonces, su desaparición no es sólo causada por la polución y la 
expansión urbana, sino por la nueva embriaguez inducida por la 
industria cultural -que transmite para Pasolini “ideología pequeño 
burguesa asimilada a través de los medios de difusión que todos 
conocemos” (2022: 38)- sin ocultar una mirada macilenta, que 
reafirma su vocación arcaizante e idealizadora de los impotentes. 
Los proyectores que apuntan al pueblo han devenido tan poderosos 
que este ha extraviado toda diferenciación perdiéndose en ellos.  

 Didi-Huberman recupera la imagen de la luciérnaga también 
a partir del motivo de la intermitencia y lo asocia al carácter 
sacudido, discontinuo, de la imagen dialéctica en Benjamin, esa 
noción precisamente destinada a comprender de qué manera el 
tiempo se hace visible y el modo en que la historia de los vencidos 
aparece en la forma del destello. La intermitencia de la imagen-
discontinua reenvía a las luciérnagas por su carácter de “luz 
pulsativa, pasajera, frágil” (Didi-Huberman, 2009a: 38), como las 
fuerzas mesiánicas de los miserables, que son débiles y languidecen 
cada vez más en la era del neocapital.  

 A Benjamin le interesaba la lucha de clases, no para constatar 
solamente el enfrentamiento entre las fuerzas productivas, las 
complejidades de las relaciones de producción y la discusión sobre 
la propiedad privada y el Estado, sino para volver sobre el problema 
de la lucha a muerte entre dominadores y dominados y “poner en 
cuestión, siempre de nuevo, todos los triunfos que alguna vez 
favorecieron a los dominadores” (Benjamin, 2007:24). Atendiendo a 
este combate histórico es que se obstinaba en repensar el concepto 
de historia.  

102



Natalia Taccetta 

 Es en un texto mucho más temprano que el testamentario 
“Sobre el concepto de historia” de 1940, “El capitalismo como 
religión” de 192111, donde Benjamin sostiene que no es que el 
capitalismo tenga una inspiración religiosa, sino que es 
esencialmente religioso en la medida en que cumple la misma 
función que la religión en otras épocas. El ahorro y el consumo son 
los equivalentes de rituales y gestos religiosos. Ni la religión ni el 
capitalismo se mueven si no es por interés y el objetivo es colocar a 
quien recibe el “dogma” en condición de culpable o deudor (Schuld). 
La culpa es la esencia de la religión, es su corazón inexpiable 
(Taccetta, 2019). Contra este núcleo irredimible, Pasolini parece 
creer en una suerte de religión del pueblo con el culto al miserable, 
el credo del deseante y los apóstoles de la lucha. Esta es la materia 
de la política para Pasolini, un sustrato evanescente, que se diluye 
en el aire, que se desvanece al tacto como las alas de una mariposa, 
pero queda en las imágenes como redención posible.  

 

Bibliografía 

Benjamin, W. (2002): “Sobre el concepto de historia”, en La dialéctica 
en suspenso, trad. Pablo Oyarzún Robles, Santiago de Chile, ARCIS 
LOM.  

Chiesi, R. (2015): “Pasolini e il viaggio nel presente”, en Studi 
pasoliniani, vol. 9, 11-21. 

 
11 Este texto apareció publicado póstumamente en 1985, en la edición de la Obra 
Reunida que llevaron a cabo Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser para 
la editorial Suhrkamp. Se supone que el fragmento fue redactado en 1921, pero 
esto es objeto de discusión. Tiedemann y Schweppenhäuser consideran que no 
pudo haber sido escrito antes de mediados de 1921, pero Hamacher y Löwy, por 
el lugar de preeminencia que se atribuye al Thomas Münzer de Ernst Bloch, lo 
fechan recién a finales de ese año basándose en las cartas de Benjamin a Scholem 
en las que señala haber recibido y comenzado a leer las pruebas de imprenta de 
ese libro de Bloch. 

103



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini 

Didi-Huberman, G. (2009): La imagen superviviente. Historia del arte y 
tiempo de los fantasmas según Aby Warburg, trad. Juan Calatrava, 
Madrid, Abada editores. 

Didi-Huberman, G. (2009a): Survivance des lucioles, París, Les 
Éditions de Minuit. 

Didi-Huberman, G. (2012): Supervivencia de las luciérnagas, trad. Juan 
Calatrava, Madrid, Abada editores.  

Didi-Huberman, G. (2014): Pueblos expuestos, pueblos figurantes. El ojo 
de la historia 4, trad. Horacio Pons, Buenos Aires, Manantial.  

Ming, W. (2019): “La policía contra Pasolini, Pasolini contra la 
policía”, en Pasos a la izquierda, n° 17. Extraído de 
www.pasosalaizquierda.com.  

Nicotra, E. (2005): “Pasolini, una ‘desesperada vitalidad’, para que 
lo irreal no venza”, en Pasolini, P.: Empirismo herético, trad. Esteban 
Nicotra, Córdoba, Brujas.  

Pasolini, P. (1997): Cartas Luteranas, trad. Josep Torrell, Antonio 
Giménez Merino y Juan Ramón Capella, Madrid, Trotta. 

Pasolini, P. (2002): Transhumanar y organiza, trad. Ángel Sánchez-
Gijón, Madrid, Visor.  

Pasolini, P. (2005): “¡¡El PCI para los jóvenes!! (Apuntes en verso 
para una poesía en prosa seguidos de una ‘Apología’)”, en 
Empirismo herético, trad. Esteban Nicotra, Córdoba, Brujas. 

Pasolini, P. (2005a): “La maleva mimesis”, en Empirismo herético, 
trad. Esteban Nicotra, Córdoba, Brujas. 

Pasolini, P. (2022): Pasolini por Pasolini. Entrevistas y debates sobre cine, 
trad. Guillermo Piro, Buenos Aires, El cuenco de plata.  

104



Natalia Taccetta 

Pasolini, P. (2023): El fascismo de los antifascistas, trad. David 
Paradela López, Barcelona, Galaxia Gutenberg.  

Sabino, D. (2022): “12 dicembre di Pasolini”, en Il manifesto. Extraído 
de https://ilmanifesto.it/12-dicembre-di-pasolini 

Sánchez Madrid, N. (2023): “Conciencia política y experiencia 
corporal en Pasolini. La teoría social de un intelectual plebeyo”, en 
Res publica nº 26, vol. 2, 255-268.  

Taccetta, N. (2019): “La experiencia de la modernidad. Shock y 
melancolía en Walter Benjamin”, en Las Torres de Lucca, vol. 8, nº 15, 
107-133. 

105



UN MATERIALISMO POR INVENTAR. 
ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERÓN (UAB)1 

por Gabi Balcarce y Juliana Robles de la Pava 

Juliana Robles de la Pava: En tus trabajos dedicados a 
la imaginación material, como categoría crítica y 
metodológica, subrayas la importancia de los procesos de 
configuración, así como el carácter performativo y poiético de la 
materialidad. ¿Cuál consideras que es el papel de esta forma de 
concebir la materialidad (o la materia) para generar una 
transformación, reorganización y apertura del campo de lo 
sensible? ¿Y por qué, en este escenario histórico, es importante 
atender a este modo de pensar la materialidad? 

Andrea Soto Calderón: Muchas gracias, Juliana y Gabi, por la 
cuidada atención a esta investigación, en especial a esas reflexiones 
que, en muchos casos, están en un estado embrionario. Agradezco 
mucho esta conversación, porque hay algo que ocurre en el diálogo 
que fuerza, en el mejor sentido de la palabra, al pensamiento a una 

1 Andrea Soto Calderón es doctora en Filosofía, profesora de Estética y Teorías 
del Arte en la Universidad Autónoma de Barcelona. Además de su actividad 
docente, desde el año 2017 realiza una investigación en relación a los 
funcionamientos de las imágenes en La Virreina Centre de la Imatge, en 
Barcelona. Sus líneas de investigación se centran en las transformaciones de la 
experiencia estética en la cultura contemporánea, la investigación artística, el 
estudio de la imagen y los medios, así como en la relación entre la estética y la 
política. Entre sus publicaciones recientes destacan sus libros El trabajo de las 
imágenes junto con Jacques Rancière (Casus Belli, 2022), La performatividad de las 
imágenes (Metales Pesados, 2020), Imaginación material (Metales Pesados, 2022), 
Imágenes que resisten. La genealogía como método crítico (La Virreina Centre de la 
Imatge, 2023) e Indisciplinas de la mirada (Kikuyo, 2025). 

106



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

tendencia a la que no se habría orientado de otra manera. Así es que 
gracias por convocarme a estas reflexiones y también por este 
ejercicio de imaginación que implica pensar juntxs. En ese sentido, 
yo diría que, en mi trabajo, o en la aproximación que he intentado 
hacer a la categoría de imaginación material, por supuesto está 
influida por estos distintos movimientos -no tan recientes- que 
intentan revelar que la materia no debe entenderse como algo dado, 
inerte o pasivo, sino como algo en constante devenir, algo que 
participa activamente en los procesos de configuración del sentido 
y formación de realidad. En este caso había un campo de interés que 
me interesaba formar que tiene que ver con cierta preocupación 
vinculada a la creación o cómo se gestan los procesos de invención, 
en un contexto caracterizado por un creciente desarrollo de lo que 
Hito Steyerl denomina “Imágenes promedio” en donde la 
datificación de la vida tiende a reducir los modos de existencia, lo 
que a mi modo de ver, exige pensar las condiciones actuales de la 
imaginación.  

Frente a este paisaje oclusivo, donde se impone una 
estandarización de la vida a todos los niveles y donde los algoritmos 
actúan como productores de un consenso automatizado, es 
necesario volver a pensar la creación en tanto apertura a lo que aún 
no tiene lugar en el régimen de visibilidad dominante. No digo que 
no exista, porque creo que esa multiplicidad existe, pero al mismo 
tiempo pienso que hay regímenes de visibilidad que se imponen y 
que intentan reducir esa riqueza de la vida, en el sentido más amplio 
del término. Y me refiero a la visibilidad sobre todo porque la 
imaginación se ha definido, históricamente, al menos en la tradición 
filosófica occidental, como la capacidad de crear imágenes, aunque 
desde luego eso abre una discusión amplia sobre qué se entiende 
por ellas. Por lo tanto, no me interesa solo el carácter performativo 
y poiético de la materialidad, que también, sino el vínculo entre 
materialidad e imaginación. Creo que aporta una relación diferente. 
Evidentemente, nos pone en el problema de pensar cómo 

107



Un materialismo por inventar 

entendemos la imaginación y la materialidad, así como qué 
posibilidad de encuentro hay entre ellas. 

Considero importante volver a agitar ese debate. Ambos 
términos tienen un peso histórico, conceptual, muy signado. La 
creación incluso hoy en día se suele vincular con un imaginario que 
la remite al de una idea abstracta. Como algo que surge en un estado 
de cierta de previsualización que luego busca una materia en la que 
encarnarse. Esto es muy problemático como sabemos porque ignora 
todas las afectaciones de los procesos materiales en las que estamos 
inscritas. Lo digo no solo en términos de apertura de un espacio 
crítico sino también porque los materiales con los que estamos en 
contacto informan nuestro mundo imaginal y limitan o abren su 
campo de posibilidades. Así, si pensamos que las creaciones ocurren 
producto de una capacidad particular, esto continúa situando al 
creador y su intención definida en una jerarquía que no tiene en 
cuenta cómo ocurren los procesos inventivos. En este caso el 
desplazamiento hacia la noción de invención no es casual, porque 
pienso que la noción de invención puede dar otro desarrollo, ya que 
una invención siempre se da en un medio organizado. De hecho, 
inventar es entrar en contacto con un resto no organizado de 
determinado medio. No es una creación ex nihilo. Por eso, lo que me 
interesa es afirmar que los componentes materiales, así como las 
modalidades sensibles de la experiencia, no están subordinados a la 
expresión de una forma previa sino que se configuran de manera 
recíproca. Por lo tanto, se trata de considerar en toda su amplitud la 
importancia de la relación no entre elementos previos sino 
individuantes. Esta concepción de la materialidad como 
performativa y poiética nos pone en la situación de pensar cómo se 
constituye lo sensible, no como un terreno estable o neutro, sino 
como un campo dinámico, atravesado por fuerzas, gestos y 
operaciones que están siempre en juego. Es allí donde veo su fuerza 
crítica y política: en su capacidad potencial para abrir lo sensible a 

108



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

otras formas de existencia, a otras maneras de ver, de sentir, de 
percibir. 

Para mí, la cuestión de cómo se entendería esta materialidad 
tendría que ver con cómo ser sensible a ese medio organizado, a los 
términos en que se ha organizado un determinado entorno. Por eso 
me interesa tanto afirmar que los componentes materiales, así como 
las modalidades sensibles de la experiencia, no están subordinados 
a la expresión de una forma previa, sino que se configuran de 
manera recíproca. Por tanto, diría que se trata de considerar en toda 
su amplitud la importancia que tiene la relación. La categoría de 
relación es la que adquiere centralidad, aunque dicha la palabra la 
retiro, porque no quiero decir centralidad, puesto que precisamente 
me interesa el pensamiento que no busca posicionarse como un 
nuevo centro, sino que, más bien, se alimenta de su lateralidad, 
alimenta sus condiciones de acogida con aquello que no se ha 
cerrado en una forma específica.  

Pienso que nuestro contexto histórico, marcado por crisis 
ecológicas, tecnológicas, estéticas, geográficas, políticas, hacen 
extremadamente urgente pensar la materialidad, más aún si 
consideramos su dimensión cada vez más opaca, en el sentido de 
todas esas tramas inaparentes en las que se forman. Diría que 
justamente desde ahí es necesario articular otra posibilidad, crear 
otras relaciones con el mundo, menos extractivistas o al menos más 
atentas a los modos en que las cosas, los cuerpos, las imágenes, se 
hacen y nos hacen. Y, por supuesto, eso no quiere decir que la 
cognición no sea relevante en esos procesos de formación, pero 
como un material más, diríamos, ¿no?  

 

Gabi Balcarce: No sé si puedo acotar, pero me hace acordar y me 
viene la noción de alteridad también. Hay una profesora de acá, de 
la Facultad de Filosofía y Letras (UBA), que hacía una genealogía 

109



Un materialismo por inventar 

un poco cuestionable, pero interesante, desde Derrida, que decía 
que la invención viene de invenire que significa dejar venir (al otro), 
quizás aparezca un poco en esto. Pero pensando en estos distintos 
recorridos conceptuales quería preguntarte, acerca de la genealogía 
reciente de los materialismos, pasando por el materialismo 
histórico, dialéctico, el vitalismo, hacia lo que hoy son estas formas 
críticas de realismo agencial, o de lo que llamamos nuevos 
materialismos y cómo esta, creo, está de algún modo, o atraviesa de 
algún modo esta concepción que trabajás de materialidad, aunque 
al mismo tiempo hay un componente sui generis que excede a estas 
agendas intelectuales modernas y contemporáneas. Y retomando 
un poco ese sintagma que aparece en tus trabajos de un 
“materialismo por inventar”, queríamos preguntarte cuáles creés 
que sean las coordenadas desde las cuales podemos situarnos en 
esta posible, u en otra posible genealogía de los materialismos. Es 
un camino que recupera cosas y que también se corre de otras, 
entonces, nos parece interesante preguntarte respecto de eso, ¿cómo 
ubicás o cómo te sentís que ubicás vos este trabajo que estás 
haciendo?  

 

Andrea Soto Calderón: A mí me encantaría poder responder esta 
pregunta, porque pienso que ahí está el reto de nuestro presente. De 
momento, en mi caso tiene el estatuto de intuición, con toda la 
validación que tiene para mí la intuición como operadora de 
apertura a una percepción diferencial y que puede dar ocasión a que 
se forme otro campo. Por eso todo lo que diga, lo puedo decir, solo 
son tentativas de aproximación a un trabajo que considero que está 
por venir en más de un sentido y que nos implica a todas. Por una 
parte, pienso que hay un énfasis que tiene que ver con algo que 
desde mi modesta perspectiva –creo que salvo con contadas 
excepciones– casi no ha sido atendido que es el énfasis del lugar que 
ocupa la forma en los procesos de transformación, aunque se habla 
mucho de los desplazamientos del hilemorfismo aristotélico y de la 

110



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

no separación entre la materia y la forma, considero que aún no 
hemos prestado la suficiente atención al problema de la forma. Y 
creo que hay algo de este materialismo por inventar que tendría que 
ver con eso. No un énfasis en la estructura, no un énfasis en los 
procesos de producción, sino el énfasis de la forma, en las 
figuraciones y el lugar que ocupan en los procesos de 
transformación. Que, si uno hace una genealogía de los diversos 
procesos de transformación, en las prácticas, sí que está muy 
presente, pero se tiende a ignorar en las elaboraciones conceptuales 
o las reflexiones en torno a ello. 

Y este sintagma es una noción que yo tomo de Catherine 
Malabou, que ella ya lo deja como una indicación, una invitación 
con la que nuestro presente habría de vérselas. Esto inevitablemente 
remite a pensar la materia en términos de su plasticidad, de esa 
capacidad deformante y formadora que informa la vida. Parece un 
trabalenguas, pero como vemos ahí, todo el tiempo está la cuestión 
de la forma muy presente. De hecho, el último tiempo he estado 
leyendo con mucho interés los últimos cursos de Mark Fisher y 
volviendo a leer a Herbert Marcuse y otras reflexiones que van en 
esta línea de trabajo, justamente porque él ahí se daba cuenta que, 
para tratar de entender este capitalismo libidinal o la captura 
poética del capitalismo, había algo que pasaba por el pensamiento 
estético. Hay algo que pasa por entender cómo las formas nos 
informan. Y qué hay del materialismo que se juega ahí. Entonces, 
diría quizás como primer posicionamiento, que hay algo que insiste 
para mí que tiene que ver con la importancia de la forma. 

Y creo que no es casual que lo piense porque, por ejemplo, el 
otro día estaba justo en un tribunal de trabajo de fin de máster y 
estábamos con alguna gente de diseño y alguien decía, bueno, si 
querés estudiar algo para transformar el mundo, tienes que estudiar 
diseño, ¿no? Era una broma en ese contexto, pero me pareció muy 
pertinente. Y no es casual que la manera en la que se expande el 
capitalismo de plataformas, la manera en que el diseño organiza la 

111



Un materialismo por inventar 

arquitectura del espacio público -o de los restos del espacio público- 
o de cómo se organiza la economía en sus múltiples sentidos, es 
indispensable pensar el lugar que tiene la forma, la potencia que 
tiene la forma. Esto lo digo no solamente –y eso es lo que me interesa 
de la noción de plasticidad de Malabou– como aquello que se 
transviste o que adopta –bueno, como si el transvestirse no fuera 
también una manera de transformarse– ciertos matices pero que 
luego vuelva a su forma anterior, sino que es una apuesta muy 
radical por entender las indeterminaciones de la materia o el 
carácter indeterminado de la historia y el lugar que tiene la forma 
en relación con la noción de performatividad. Esto para mí también 
tiene que ver con la propia genealogía a través de la imagen o qué 
es lo que la imagen puede aportar de singularidad dentro de esta 
complejidad material. Entonces, evidentemente mi trabajo dialoga 
con distintos aspectos de tradiciones materialistas, desde el 
materialismo histórico hasta formulaciones contemporáneas, como 
las que mencionabas del realismo agencial o de esa sensibilidad 
hacia la materia vibrante, como diría Bennett, no como una 
superposición de perspectivas, sino como una necesidad, diría yo, 
de producir otras escenas desde las que pensar la materialidad, que 
surjan desde la experiencia, desde lo sensible y desde lo importante 
de producir apariencias. Por eso la noción de escena no es azarosa 
en este caso tampoco. 

Una de las limitaciones que veo en muchas de las 
formulaciones actuales es que, aunque logran cuestionar los 
dualismos clásicos como es el caso de este dualismo de materia y 
forma que referíamos o el de sujeto-objeto, de naturaleza-cultura, a 
veces reproducen, diría yo, una lógica de subsunción de la 
experiencia bajo ciertas categorías totalizantes. Y me preocupa cómo 
en estas posiciones se diluye a veces la agencia política de los sujetos 
como si tuvieran la misma potencia actancial que otro ser vivo o no 
vivo. Pienso que imaginar, organizar la vida de otra manera y 
pensar desde otra distribución de las agencias donde el sujeto o ser 

112



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

humano no se posiciona al centro, no pase por un antropocentrismo, 
eso no implica hacer un borrado de la singularidad de las 
diferencias que precisamente es lo que enriquece esos procesos de 
organización de la existencia. Entonces, me interesa pensar en un 
materialismo que considere, que atienda esas condiciones de 
acogida de lo que se constituye en y por la relación y la importancia 
de los procesos de simbolización a los que ellos dan ocasión.  

Es bien interesante porque, como sabemos, los materialismos, 
sobre todo los así denominados nuevos materialismos, replantean 
las relaciones entre materia, cuerpo, agencia, pensamiento, como 
posicionamiento crítico a ciertas limitaciones del pensamiento que 
ponían un énfasis tan determinante en el lenguaje o en el discurso. 
Lo que vemos en la época actual es su reverso: los procesos de 
información actual vuelven a poner en el centro el lenguaje como 
generador de conocimiento y de realidad, pero además con toda la 
opacidad de la infraestructura medial que acumulan. No me 
interesa generar una nueva oposición, pero sí pienso que los nuevos 
materialismos muestran sus límites y que paradójicamente corren el 
riesgo de caer en el perspectivismo. Entonces, ahí es donde pienso 
que es necesario no acomodarnos en esos discursos que hemos ido 
formando. Pienso que este sintagma de un materialismo por inventar 
nos ubica en algo que está haciéndose, nos pone en el gerundio. Un 
camino que se ha abierto en distintos sentidos y que es muy 
importante porque sigue interpelando nuestro presente pero, al 
mismo tiempo, que reconoce esa potencia poiética de lo material, su 
capacidad para generar forma, para afectar y ser afectado, para 
interrumpir los regímenes de sentido instituido, hace que esas 
categorías no acaben siendo fijas o que se solidifiquen en una suerte 
de verdad material, sino, bueno, intentar  trabajar una sensibilidad 
que no deje de afectarse por aquello que no se adecua o que no acaba 
de encajar en los marcos de inteligibilidad.  

Por eso, si hubiera que plantear, no sé si coordenadas, pero sí 
planos para otra genealogía, quizás podría situarla en esta escucha 

113



Un materialismo por inventar 

radical de esas fuerzas menores, aunque no solo de las menores, 
pero las mayores ya se hacen escuchar y no es necesario trabajar 
tanto esa escucha o de lo que no tiene lugar en esas narrativas 
dominantes, pero que a partir de una rearticulación menor pueden 
ubicar un engranaje diferente. Por eso esa práctica crítica no se 
limitaría a la denuncia, sino que se implica con esos procesos de 
creación de lo común, de lo compartible y de estas prácticas de 
cuidado. Precisamente ahí es donde está en juego la imaginación de 
otras formas de vida que, por lo que vemos, es difícil afirmar que 
nuestra época sea especialmente dura. Es más, no es que sea difícil, 
es que no tiene sentido entrar en esas comparativas, pero sí es 
bastante evidente que estamos en un momento de gran complejidad 
y no sé si las categorías críticas de nuestro pensamiento están a la 
altura de pensar en la complejidad y desde la complejidad.  

 

Gabi Balcarce: Pareciera que hay una dimensión medio utópica en 
esos nuevos materialismos que renuncian a tipificar modos de la 
agencia, aun cuando por supuesto hay una labor interesante de 
poder romper la dicotomía entre pasividad y actividad, todas estas 
cuestiones clásicas que igual, por supuesto, son de un relato mucho 
más hegemonizante, no necesariamente todos, como vos 
mencionabas antes, Aristóteles, etcétera, pero me parece que hay 
una dimensión un poco utópica, ¿no?, de este deseo de repartir la 
agencia o de dejar que la agencia se acomode por sí misma y quizás 
ahí justamente sucede un poco lo que vos decís, esta urgencia del 
presente que sí necesita establecer ciertas diferencias para poder 
pensar transformaciones, emancipaciones o las palabras que 
utilicemos respecto de lo que hoy tenemos que hacer o de lo que hoy 
tenemos que contribuir a lo que esté sucediendo. Me parece que hay 
una dimensión crítica que se escapa en los nuevos materialismos, en 
esa falta de tipificación o de especificidad que aparece, más allá del 
ejercicio inmenso de poder correrse de ciertas dicotomías y de 
ciertas maneras de ver como aquello que era el mundo material y 

114



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

aquello que era el mundo de lo humano o de lo racional 
particularmente.  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, además en una mirada materialista no 
puede haber un borrado de la historia de los conflictos. Entonces, 
hay cuestiones que nos hacen ruido y que nos empujan a pensar 
desde otros lugares con esos mismos materiales. 

 

Juliana Robles de la Pava: Estaba pensaba en la situacionalidad de 
tus reflexiones, cómo también estas agendas críticas están 
vinculadas a ciertas modas intelectuales, en ciertos escenarios 
académicos, y algo que pensábamos también con Gabi en relación 
con esta pregunta vinculada al aspecto sui generis de tu trabajo, está 
vinculado con cómo tu aproximación se relaciona con una 
experiencia particular de vida, con otra trayectoria, otro recorrido 
intelectual y otra geografía. Porque en tu libro aparece, por ejemplo, 
Silvia Rivera Cusicanqui, entre otrxs autores. En otras palabras, 
pensábamos en la territorialidad que también está hablando, y creo 
que esa situación que nos marca también los recorridos particulares 
que hacemos, nos hace sospechar de esto que decías sobre los 
nuevos materialismos. Son como ciertas, no sé si decirlo, 
inconsistencias, o por lo menos algunas cosas que no nos terminan 
de cerrar con estas formas de pensamiento. Así que bueno, con todo 
lo que dijiste, eso nos da paso a la tercera pregunta, que creo que ya 
fuiste también delineando cuando hablaste de esta suerte de captura 
poética del capitalismo. Un aspecto que se destaca en tu trabajo tiene 
que ver con el pensamiento de estrategias de desvío, tú las llamas 
así, de deshabituación, respecto de lo establecido como verdad o 
sentido común. Para ello, las prácticas de producción 
imaginaria resultan centrales, y estas toman cuerpo en superficies, 
texturas y diversas formas que implican una fisicalidad o una 

115



Un materialismo por inventar 

dimensión somática. ¿Por qué consideras que es importante apuntar 
a esa dimensión somática de lo imaginario? ¿Qué es lo 
que resiste en la materia? ¿Cómo se vincula ello con un ejercicio de 
imaginación radical? 

 

Andrea Soto Calderón: Estoy totalmente de acuerdo con esa 
geografía que marca el pensamiento, que lo articula y que genera 
condiciones de posibilidad también, que creo que muchas de las 
cosas que los nuevos materialismos denominan como “nuevos 
materialismos” para ciertas culturas era la manera tradicional de 
pensar o de relacionarse con su medio, como ha trabajado de 
manera tan rica Déborah Danowski con Eduardo Viveiros de 
Castro, Ticio Escobar o tantas otras personas, como Silvia Rivera 
Cusicanqui que mencionabas. Y sí, efectivamente uno de los ejes que 
atraviesa mi trabajo tiene que ver con pensar maneras, modos de 
desvío, de deshabituación o de interrumpir formas de percepción 
naturalizadas o que hemos incorporado como las únicas o como las 
predominantes y especialmente de esas formas que se han 
sedimentado y que se hacen incuestionables en nuestra relación con 
el mundo. Formas que no se forman si no pasan por el cuerpo, 
seguramente no solo de los modos de imaginar, sino que podría 
extenderse de manera más amplia. De hecho, no me parece nada 
casual que el término que más escuchemos durante al menos los 
últimos cinco años, casi como un imperativo, sea el de ‘adaptación’, 
la interpelación a adaptarnos a las condiciones que se nos imponen. 
Adaptarnos a las nuevas tecnologías, adaptarnos a las nuevas 
políticas, a los procesos de recesión, a los modos de organización de 
las relaciones monetarias. Hay una exigencia de adaptación. 

Y no solo una exigencia, sino que esa adaptación se realiza a 
través de infraestructuras técnicas que pasan por inervar el cuerpo, 
por organizar el cuerpo de determinada manera o con cierta 
tendencia. Y ahí hay una cuestión que trabaja Michel Foucault en 

116



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

Vigilar y Castigar, sobre todo cuando está tratando de pensar en el 
apartado los cuerpos dóciles, cómo se dociliza un cuerpo. Para mí 
esa reflexión insiste de muchas maneras porque Foucault ahí hace 
un análisis muy detallado de lo difícil que es docilizar un cuerpo, 
que no es un proceso nada sencillo. Hoy una forma bastante 
sofisticada de docilización es a través de las pantallas, una técnica 
de docilización muy efectiva. Si uno piensa en la primera infancia, 
en su mayoría son cuerpos que resisten con todas sus fuerzas para 
subirse a un cochecito, que están dispuestos a arrastrarse cuadras 
por la calle si lo consideran necesario. Y, no sé, yo desde que leí esto 
en Foucault, cada vez más pasaba mucho tiempo en las plazas o en 
algunos espacios públicos viendo cómo esos cuerpos resisten y 
también recordando cómo se amansaba esos cuerpos en distintos 
espacios como el aula, entonces esa riqueza de los cuerpos 
multiformes, desobedientes y que como dice Judith Butler, por 
mucho que se les intente normar, siempre hay algo del cuerpo que 
excede y que resiste. 

A mí me interesa mucho que eso que pensamos, que esa 
imaginación radical, –el término es de Cornelius Castoriadis, yo lo 
tomo de allí– no va a venir como de una manera milagrosa y le va a 
caer algún escogido por el cosmos o por la familia o por algún tipo 
de privilegio excepcional, sino que es una capacidad que se puede 
ejercitar (sin caer en el capacitismo, claro está). Me interesa mucho 
esa dimensión práctica y pienso que, no digo que sea la única 
manera, pero sí que me he dado cuenta de que hay algo que pasa 
por esas prácticas somáticas que nos permite desincorporar no solo 
imágenes, imaginarios, sino también ideas de movimiento. Hay 
algo que pasa y que ahora a lo mejor donde lo predominante –
aunque sigue siendo una tendencia evidentemente muy fuerte de 
las formas de trabajo– no son las formas de trabajo fordistas, 
pareciera que el gesto no es lo que domina u organiza el cuerpo y 
las formas de vida, pero sigue siendo un lugar a disputar, quizás 
más que nunca diría. Deshabituar no significa simplemente 

117



Un materialismo por inventar 

rechazar lo conocido, creo que es importante trabajar con lo 
conocido, sino desincorporar la automatización, o la tendencia a la 
automtización, es decir, cómo no establecer relaciones conocidas 
con aquello que nos estamos encontrando. Antes de pensar qué es 
lo que la situación pide de mí, o dónde la situación me pone, a veces 
una situación pide mucha intervención y otras todo lo que piden de 
mí es que no haga nada, sostener algo, sin intervenir (no existen 
términos absolutos evidentemente). Así, deshabituar no tendría 
tanto que ver con un rechazo establecido a algo, sino con generar 
condiciones materiales para que lo sensible pueda ser interrogado 
nuevamente, o para que haya ocasión para otra forma de 
experiencia. 

Emmanuel Alloa, en su libro Repartos de la perspectiva, en algún 
momento dice que descentrar la mirada es desprenderse de las 
expectativas para ir hacia lo abierto, de alguna manera está 
siguiendo a Merleau-Ponty, es decir, hacia esos márgenes donde la 
sorpresa puede volver a producirse, o lo imprevisto, lo que nunca 
fue visto podría volver a crearse. Y ahí es donde entra en juego esta 
imaginación radical como facultad material, operativa, 
profundamente vinculada con esa capacidad de sentir o de ver. Sin 
idealizar para nada la experiencia de maternar, cuando tuve a mi 
hija, literalmente tuve que aprender a ver de otra manera, 
seguramente se debe a muchas razones, pero hubo un cambio muy 
evidente que eran las posiciones que debía adoptar mi cuerpo para 
estar a su altura o para sostenerla, muchas veces eso implicaba pasar 
la mayor parte del día en el suelo u otras experiencias corporales, en 
donde mi cuerpo tenía que inclinarse, torcerse, adoptar posiciones 
incómodas o a las que no estaba habituada para poder estar en la 
situación. Ahora me pasa algo similar, pero esta vez cuidando de mi 
madre, esa disposición de pronto me hacía y me hace encontrarme 
en otra relación con lo que me entorna y me constituye. 

Sin embargo, el último tiempo me he dado cuenta que la 
mayoría de las narrativas o reflexiones en torno a los procesos de 

118



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

transformaciones sociales, estéticas o incluso técnicas ponen 
demasiado énfasis en la interrupción, en el desvío y en el corte, por 
así decirlo, y si bien esto puede ser una condición necesaria, no es 
una condición suficiente. La interrupción o el desvío por sí mismo 
no genera nada más que una revuelta. No hay verdadera 
transformación sin la capacidad de configurar otra forma de 
experiencia. Sin duda, desautomatizar nuestra tendencia es un 
elemento muy importante, no todo se queda ahí. Me interesa mucho 
la categoría de desvío para desautorizar esa idea de la eclosión 
espectacular que caracterizaría un cambio o como lo característico 
que abre un acontecimiento –podríamos decir la dimensión 
mesiánica que ha marcado a una larga tradición de pensamiento–, 
la idea del acontecimiento como una suerte  de golpe, que abre el 
tiempo en un antes y después, como es el caso del nacimiento de 
Cristo, para poder así pensar en la fuerza acontecimental de lo 
pequeño, diríamos, de eso que puede darse cuando te desvías y te 
encuentras con algo que podría tener una fuerza inestimable. Pero 
no basta con la interrupción, no basta con el desvío, si no hay otra 
configuración de lo sensible. Entonces, deshabituar implica desafiar 
esos automatismos perceptivos, cognitivos, que nos han formado de 
una manera, pero al mismo tiempo implica que esa imaginación 
tenga la capacidad de no solo captar algo que no se veía y atender a 
aquello que había sido excluido, sino de inventar formas de 
existencia que no habían tenido lugar –subrayando que aquí no me 
interesa tanto la cuestión de la novedad–. Y es verdad que, aunque, 
no sé, podríamos pensar que la noción de imaginación radical nos 
es muy ajena, en cierto sentido esa imaginación radical está teniendo 
lugar, y está teniendo lugar desde unos centros de poder muy 
determinados. En otras palabras, la transformación radical de 
nuestra vida, en eso sí que, a propósito de la conciencia, no sé si 
somos verdaderamente conscientes de la transformación 
epigenética que está teniendo lugar en nuestra época 
contemporánea, entonces esa transformación radical está operando. 
Ahora, la cuestión es qué tan comunizada está, es decir, cómo 

119



Un materialismo por inventar 

participamos de esas formas de imaginar nuestro presente y nuestro 
futuro.  

 

Juliana Robles de la Pava: Maravilloso, gracias, Andrea, tocaste 
tantas cosas, y bueno, se abren muchas puertas para seguir 
pensando. Voy a pasar a la otra pregunta que también lo 
mencionaste, sobre todo cuando señalaste esta cuestión de las 
infraestructuras que ordenan, pero la vamos a formular de esta 
manera, otro elemento que resulta particularmente sugerente en tus 
formulaciones tiene que ver con la dimensión económica que 
atraviesa tu concepción de las imágenes, de la visión, podríamos 
decir también de la experiencia, y a esto se suma tu interés por las 
infraestructuras que posibilitan su aparición, nos hablaste de los 
regímenes de visibilidad, por ejemplo, y diríamos también de la 
circulación de esas imágenes. Queríamos acentuar toda esta raíz 
materialista y preguntarte ¿cómo caracterizas en este contexto de 
tus reflexiones la noción de economía y de qué modo se conecta, 
podríamos decir, con una energética de la materia y también con 
una política de la imaginación?  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, tal como indicas, la noción de economía 
que me interesa no se reduce a una lógica contable, de hecho, quizás 
tiene más que ver con lo incontable, no con un cálculo de recursos, 
sino con modos de organización y de captura de la energía o 
economía libidinal, para decirlo con Lyotard, con esas energías 
materiales, sensibles y simbólicas que hacen posible o impiden que 
algo circule. Por tanto, también tiene que ver con aquello que fija 
ciertas posiciones y con lo que permite circular, con lo que pone en 
movimiento y con los modos en que algo se dispone en términos de 
organización de lo cotidiano. Así como plantea Giorgio Agamben, 
pero sobre todo considero Marie-José Mondzain lo ha analizado 

120



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

muy bien, que tiene que ver con esa raíz de la economía que remite 
a la organización del oikos, a la organización del hogar, diríamos, de 
la vida cotidiana. Ahora cuando hablamos de economía parece que 
tiene que ver una vez más con términos muy abstractos, aunque 
siempre nos afecta en el cuerpo de manera micrológica y que puede 
generar catástrofes muy significativas. Me parece fundamental el 
hecho de que es inseparable pensar las condiciones económicas, en 
un sentido amplio, de las posibilidades de creación, de invención y 
de reinvención del mundo. 

No digo que la creación solo pueda darse con unas condiciones 
mínimas garantizadas, de hecho la historia demuestra que grandes 
actos creativos han ocurrido en situaciones de extrema necesidad o 
de situación límite, pero tampoco creo que sea casual que muchos 
de los movimientos contraculturales o los movimientos artísticos 
más ricos ocurrieron en lugares o en movimientos donde había otra 
ocupación de los espacios de la vivienda, cuando habían 
condiciones materiales liberadas, sin idealizar ninguna época. Solo 
lo indico como caso de que muchas veces pensamos que hay algo 
del movimiento crítico y de transformación que pasa solamente por 
lo discursivo y no atendemos lo suficiente a las condiciones 
materiales en las que se da ese pensamiento. Yo creo que hay una 
economía y que hay una economía libidinal que pasa por la palabra, 
que pasa por el discurso sin duda. También pienso que el discurso 
nunca es solo discurso, como mínimo es enunciado por un cuerpo, 
transformado por ese cuerpo y transforma a los cuerpos que lo 
encuentran, pero me parece muy limitante dar esa jerarquía a la 
palabra y no atender a otras formas de lenguaje, en este caso, a la 
relación que tenemos con las imágenes, con la organización de los 
objetos. Aquí es donde considero que la dimensión económica 
permite un abordaje más amplio, tiene que ver con preguntarnos no 
solo qué vemos o con qué nos relacionamos, sino cómo y por qué 
vemos lo que vemos, con qué nos relacionamos y por qué nos 
relacionamos de esa manera. Por eso el énfasis de mi trabajo en las 

121



Un materialismo por inventar 

operaciones, la atención al ‘cómo’, una suerte de insistencia por el 
cómo, cómo se organiza y en ese sentido, cuáles son las 
infraestructuras, qué es aquello que los sostiene, cuáles son esas 
arquitecturas tecnológicas, estéticas, afectivas, que sostienen una 
determinada visibilidad o un modo de gobierno, y cuáles son todas 
esas operaciones que están implicadas en los modos de producción. 
Entonces, a mí me parece que es imposible pensar la realidad desde 
una única dimensión, yo creo que aquí el término de lo 
interdisciplinario es un concepto muy de moda, pero yo hasta ahora 
casi no me he encontrado con ningún contexto verdaderamente 
interdisciplinario, en donde los saberes nos afecten. He tenido 
algunas experiencias pequeñas y lo que allí acontece es de una 
riqueza inmensa. Precisamente, ahí es donde empiezan a aparecer 
esas costuras a través de las cuales circulan ya no sólo los modos de 
saber, los modos de enunciación, sino esos modos de organización. 

Entonces, me acuerdo de algo que una vez en una 
conversación me decía Anna Manubens, a veces hay discursos 
críticos que son impecables, ¿por qué no transforman? Quizás 
porque se quedan solamente en lo discursivo y no en todas las capas 
que es necesario transformar. Entonces, esta dimensión energética 
me parece fundamental y tiene que ver con lo que moviliza o 
paraliza también, ¿no? Pensar ¿cómo en ese modo de operar 
consumen y distribuyen energía? Tanto en un sentido técnico, de la 
energía literal que sostiene los dispositivos que los producen y 
reproducen, que también.  Así como ahora el famoso triángulo del 
litio, se pretende una vez más que a partir de ese extractivismo se 
financie el capitalismo verde, o de las energías del norte, como en 
un sentido afectivo y político, la energía de atención, la energía de 
deseo, de percepción. Por eso me parece muy importante también 
pensar en la energética de la materia, en la dynamis, en la fuerza, en 
ese movimiento del pathos, que hace inseparable lo sensible de lo 
material, de lo simbólico, de lo técnico y de lo imaginario. Entonces, 
las imágenes no flotan, circulan, se imprimen, se transmiten a través 

122



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

de redes concretas que van por cableados, que van bajo el mar o 
sobre la tierra o, literalmente, sobre el globo, ¿no? En cables que 
podemos ver, depende de la ciudad en la que estamos y que 
implican gasto, acumulación, desvío, pérdida. Y la pregunta por 
quiénes pierden y quiénes son los que ganan en esa operación es 
absolutamente relevante. Para mí las políticas de la imaginación no 
pueden desligarse de esa economía. Porque imaginar, y vuelvo aquí 
con esta idea de la imaginación radical que mencionabas antes, no 
es simplemente representar lo que no está o lo que podría estar, sino 
redistribuir lo visible. Redistribuir o intervenir en los regímenes, no 
solo de percepción, sino de operatividad, que determinan qué 
aparece y qué no llega a venir a esas condiciones del aparecer. 

Ahí es donde yo pienso que muchas veces hay demasiado 
énfasis, una vez más, en esas ideas abstractas y no en nuestra 
complicidad de deseo con estas infraestructuras. Por eso me interesa 
tanto esa tensión, esa cuestión entre imaginarios, deseos, fantasías, 
imaginación, para pensar cómo poder articular verdaderamente 
otra economía libidinal, una energía de deseo que vincule una 
comunidad diferente. Evidentemente hay toda la dimensión 
infraestructural desde lo más mínimo, lo más básico, no solo las 
imágenes, sino que todo aquello con lo que tenemos contacto, nada 
es neutro. Todo está significado con operaciones concretas sobre 
nuestros cuerpos, sobre nuestras maneras de relacionarnos. Y 
considero que pensar entonces en su dimensión económica e 
infraestructural es una manera de devolverle su espesor. Y también 
su vulnerabilidad, porque no solo las imágenes son precarias –
porque dependen de condiciones materiales para existir– sino por 
la desigualdad de la capacidad que tenemos de intervenir en esas 
infraestructuras. Ahí es donde una vez más abogo por un 
pensamiento complejo. Cuando digo pensamiento complejo no 
quiero decir un pensamiento incomprensible, todo lo contrario. 
Quiero decir que atienda a toda esa multiplicidad de aspectos al 
mismo tiempo. Por eso me interesa tanto y me parece tan rica esa 

123



Un materialismo por inventar 

figura del cephalópodo, del pulpo que tiene el cerebro 
descentralizado y que puede atender de alguna manera a esa 
complejidad de la realidad.  

 

Gabi Balcarce: Buenísimo, súper interesante. La verdad es que 
habíamos armado las preguntas de una manera, pero por supuesto 
las cosas van fluyendo y me parece que está bueno también darles 
ese lugar donde encajan. Así que quería preguntarte en particular 
sobre la dimensión colectiva. En qué sentido esa imaginación es una 
experiencia colectiva de un ser-con-otres, que creo que justamente 
es un poco como el camino que vos señalás, en el sentido justamente 
de que quizás los desvíos y los cortes generan por supuesto 
disidencias, etcétera, pero que también hay una dimensión de lo 
común o de algo que, aunque no sea fundante, digamos, sí está y 
que hay una importancia de esa dimensión más de darnos cuenta 
de que somos-con-otres y de esa dimensión colectiva tan necesaria 
en estos tiempos, entonces ahí en ese escenario, ¿cómo es que vos 
pensás esta imaginación en tus textos?  

 

Andrea Soto Calderón: Sí, yo creo que una de las grandes mentiras 
de la ideología del capitalismo es la del individuo porque, aunque 
suena como un eslogan: no somos nada solos.  Toda nuestra forma 
de vida es relacional, desde la unidad más mínima como el oxígeno 
a la más grande que podamos imaginar, todo nuestro ser es 
relacional. Solo los vínculos nos liberan.  Contrario a la autonomía, 
como valor máximo del pensamiento moderno, es la 
interdependencia la que nos sostiene.  

Justamente, así como el lenguaje no nos pertenece, somos 
hablados por el lenguaje, según decía Walter Benjamin, de igual 
manera podemos afirmar que somos imaginados por la 

124



Entrevista a Andrea Soto Calderón 

imaginación. Me parece muy importante, porque incluso en los 
discursos artísticos se ha instalado una noción que es la de la 
apropiación, el apropiacionismo, que de alguna manera no deja de 
validar la idea de la propiedad, de lo privado, y tanto lo hemos 
internalizado que creemos que la imaginación es algo que nos 
pertenece, que es como una cosa de la interioridad del sujeto, lo más 
íntimo que tenemos. Hay una reflexión de la que yo bebo, que es de 
Gilbert Simondon, donde para él no hay separación entre lo 
individual y lo colectivo porque, aunque no son lo mismo, forman 
parte de un mismo movimiento. Entonces, hay esa idea muy errada, 
aunque comprensible precisamente por cómo funcionan no solo el 
mercado del arte, el mercado de la academia, los múltiples 
mercados que tienen que ver con la valorización del nombre propio 
o la valorización personal, pero si uno se fija también, una vez más, 
la mayoría de los movimientos más ricos que conocemos, que han 
cambiado los lenguajes del arte, era gente junta haciendo cosas 
juntas, y luego a alguien se le medio ocurría un modo particular de 
articular aquello. Eso no dejaba de tener una singularidad,  pero 
algo de ese modo particular de juntura se formaba gracias a pasar 
mucho tiempo juntxs. Quizás eso que llamamos calle, de alguna 
manera, hace esa fuerza. Pienso que aunque hoy no sepamos muy 
bien qué significa la calle, sigue siendo un lugar para ciertos 
encuentros, no por nada hay tanta insistencia en pacificar y 
controlar las calles. Esta manera de entender la creación implica 
deshacer otra prefiguración en torno a la imaginación, que es la de 
la comprensión de la imaginación como proyección. Si pensamos la 
imaginación no en términos proyectivos, dejamos de entenderla 
como esa idealidad interna que luego se pone en común, podemos 
pensarla como un acontecer entre. Es solo gracias a esa fricción de lo 
que ocurre entre, que la imaginación es posible. Y es ese entre el que 
está capturado. Yo creo que Bernard Stiegler tenía razón cuando 
decía que uno de los problemas estructurales de nuestra época es 
un problema de desarticulación, y eso lo podemos pensar en 
muchos niveles, incluso en cómo se reducen las zonas de 

125



Un materialismo por inventar 

indeterminación o cómo se intenta borrar los espacios de conflicto. 
Tenemos muy pocas metodologías para cuidar lo conflictivo que es 
donde puede aparecer aquello otro, incluso aquello otro que todavía 
no sabemos qué somos o qué podríamos ser.   

Pensamos con la materia, que es materia que producimos entre 
todas, quizás por eso W. Benjamin estaba tan interesado en la 
basura, en lo que una cultura no puede asimilar, en eso que resta, 
como lo estaba también Hilda Hilst o Clarice Lispector, con aquello 
que de alguna manera excede, y en ese exceso, en ese exceso 
informe, podría formar una consistencia diferente. En ese estar 
implicados, en estar en esa situación de distintas maneras con otros, 
es donde de alguna manera ese proceso de imaginación se abre y es 
siempre un ser-con. Siempre que imaginamos, imaginamos a partir 
de un contexto, de una historia, de todos los lugares con los que 
hemos estado conectadxs. Y el pensamiento también es así, por eso 
es como un gran engaño pensar en términos de autoría. Son largas 
y amplias, las críticas a la idea de autoría, pero ello no implica que 
hayan alterado nuestros modos de hacer. No hay imaginación sin 
mundo, sin otres que nos desborden y que lleven más allá de 
nuestros límites, por eso es tan importante recordar que una 
posibilidad se compone en común. 

126





Reseñas





Reseñas 

Boumediene, S. (2024): La colonización del saber. Una historia de 
las plantas medicinales del “Nuevo Mundo” (1492-1750), trad.
Thara Corredor, Cristina Moreno, Ángela Urrea, Buenos Aires, 
Tinta Limón, pp. 455. 

A través de varias historias, compuestas con los testimonios 
hallados en diversos archivos e investigaciones históricas, 
Boumediene presenta los encuentros, intercambios, 
comunicaciones, silencios y secretos alrededor de los usos de las 
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. En este libro que “trata 
de la historia de la Era Moderna” (33), las plantas son las 
protagonistas. El uso de sus poderes amplía la noción de lo 
medicinal a conceptos que podrían considerarse antónimos como 
“venenos, abortivos, pócimas de amor o psicotrópicos” (38). A 
través de estas propiedades, y los vínculos que propiciaron, las 
plantas son entidades clave en las relaciones asimétricas de poder 
que configuraron los procesos de colonización y de la Modernidad  

Las preguntas que Boumediene va planteando impactan por 
su agudeza. Con ellas evidencia otra forma de ver las medicinas, 
esas sustancias que nos son tan familiares, cuya presentación poco 
recuerda a las plantas de las que provienen y en nada alude a las 
historias de colonización que han hecho posible su existencia bajo 
esa forma aséptica. Esos extractos botánicos que hoy tomamos con 
tranquilidad para tratar una enfermedad o un síntoma están 
cargados de una densa historia. Una que puso a prueba el saber 
médico europeo predominante en el siglo XV; que exigió la 
experimentación sobre los cuerpos de expedicionarios, indígenas y 
enfermos; que está vinculada al refinamiento de las estrategias de 
pacificación tras la conquista, como la implementación de la 
encuesta; que está atravesada por el silencio y el secreto que 
mantuvieron indígenas, esclavos, mulatas y mestizas sobre las 
plantas medicinales. Esta es una historia que se vuelve más rica en 
la medida en que fragmenta el relato llano y progresivo que suelen 
contar los vencedores. 

En el transcurso de esta investigación el autor va presentando 
esas preguntas que le acompañaron. Al imaginar, por ejemplo, a 
Cristóbal Colón y sus acompañantes explorando la isla la Española, 

130



Reseñas 

indaga: “¿[c]ómo hablar de un mundo que nunca se ha recorrido?” 
(75). La respuesta la desentraña de los testimonios de los hombres 
que llegaron a un continente muy distinto de aquel que esperaban 
encontrar. Puesto que creen haber atracado en algún territorio 
asiático, su primera forma de leer ese mundo es a partir de lo que 
conocen y esperan hallar. Sin embargo, lo extraño se impone: pocas 
plantas se asemejan a aquellas que anhelaban llevarse de Asia y las 
prácticas rituales de los indígenas les son más ajenas aún. La 
desconfianza es una compañera permanente entre los colonizadores 
que requieren medicinas para tratar sus enfermedades y 
“mercancías” para comerciar. De este modo, la necesidad les obliga 
a enfrentarse con frecuencia a una cuestión: “¿[q]ué están 
dispuestos a tragar? No hay pregunta más política que ésta” (26). 

La colonización del saber está compuesto por tres libros, cada 
uno de los cuales contiene tres capítulos. Al inicio de cada libro el 
autor introduce el tema y el recorrido que va a realizar en los 
capítulos que siguen mediante una nota. Propone, también, entre 
los libros pausas en las que invita a sus lectorxs a prestar atención a 
la composición de las imágenes que fueron diseñadas para los 
frontispicios de algunas publicaciones que estuvieron vinculadas 
con la colonización. El análisis simbólico de estas imágenes es uno 
que potencia la lectura de esas diversas formas de “colonización del 
saber” que tuvieron lugar desde la llegada de los españoles al 
"Nuevo Mundo”. A modo de cierre, ofrece un capítulo en el que 
presenta sus conclusiones y un posfacio, en el que establece una 
analogía entre la colonización del saber y aquel encuentro que tuvo 
Ulises con la diosa Circe, en el cual intervino el dios Hermes.  

Libro I. Un nuevo mundo medicinal 

Boumediene nos permite comprender que el “Nuevo 
Mundo”, en un inicio confundido con Asia, es abordado como un 
sucedáneo de este último. Las plantas medicinales y especias de 
Asia y África son las más apreciadas por los europeos. Sin embargo, 
su alto costo y los riesgos asociados a su comercio (como la 
adulteración), hacen de las plantas medicinales de América una 
segunda opción aceptable. Fuera por las necesidades de la conquista 
o por casualidad, los españoles hacen uso de las medicinas de los 

131



Reseñas 

“indios”. Como afirma el autor, a partir de esas necesidades que van 
surgiendo los europeos transforman y adaptan los métodos 
utilizados para darle continuidad a la conquista. Después del uso 
de las armas, la encuesta es uno de los principales instrumentos que 
implementan tanto para “la conquista de los conocimientos” (53) 
como para la “pacificación”: el establecimiento del gobierno a 
distancia. 

El acceso a las plantas medicinales y sus usos es una 
necesidad militar de primer orden, y no sólo para España. De este 
modo, la pregunta se erige como una de las principales estrategias 
que españoles y otros europeos establecen para acceder al 
conocimiento de ellas. En la encuesta se reúnen la dimensión 
política y erudita de la colonización. La manera en que se realiza la 
pregunta establece un modo de pensar, una forma de evangelizar y 
censurar; qué y cómo se pregunta es un asunto clave para la 
Inquisición y para los botánicos. Sin embargo, quienes inquieren 
pronto se dan cuenta de que no se pueden fiar por completo de las 
respuestas de los indígenas. Así, ese conocimiento sobre el uso 
medicinal de las plantas debe pasar por sus cuerpos y los de otros 
que puedan utilizar. De esta manera, hospitales y Colegios se 
convierten en centros para examinar las propiedades de las plantas. 
La información obtenida de los indígenas, a la fuerza o de manera 
voluntaria, y las pruebas realizadas en los “cuerpos viles” son las 
que posibilitan la escritura de los primeros documentos sobre las 
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. Publicaciones que 
presentan “la primera experiencia colonial de la época moderna” 
(151). 

¿Cómo apropiarse de un mundo? Imponer el dominio sobre 
éste, expropiar su conocimiento y erradicar los modos de percibirlo 
y vivir en él. En la conquista de estos saberes, el conocimiento que 
tenían las comunidades indígenas sobre los usos de las plantas es 
cuestionado a la luz del saber médico europeo y el cristianismo. De 
esta manera, las plantas son transportadas de manera fragmentada. 
Separadas de sus ecosistemas y del saber indígena se convierten en 
mercancías: son medicinas o curiosidades. Aun así, el silencio es 
ejercido por los indígenas como una forma de resistencia a esa 
apropiación ejercida por los europeos.  

132



Reseñas 

Libro II. El oro amargo de las Indias. 

La quina, junto con el guayacán, es unas de las principales 
plantas medicinales de las Indias que es comercializada en Europa 
después de la conquista. No existe certeza sobre cómo y cuándo 
llegó a Europa y circulan dos versiones de la historia sobre cómo los 
europeos se enteraron de sus propiedades medicinales: en ambas 
son los indígenas los que sabían de su uso para tratar las fiebres. 
Aunque las historias sobre este hallazgo divergen, su ingreso al 
Viejo Mundo como febrífugo está vinculado a los proyectos de 
explotación del oro en Ecuador, a los jesuitas y a las necesidades 
militares de los imperios europeos. La economía alrededor de la 
quina se complejiza por una multiplicidad de factores que 
Boumediene va relatando a través de diversos testimonios. 

Las fiebres intermitentes afectan desde los más pobres hasta 
las familias reales en Europa, pasando por los soldados, que son 
fundamentales en los proyectos de conquista y, con frecuencia, se 
ven diezmados por la “realidad omnipresente” (183) de la malaria –
aún no identificada en esa época–. Una vez se ha probado la eficacia 
de la quina para tratar las fiebres en los “cuerpos viles”, la alta 
demanda de la corteza incrementa su valor y esto, a su vez, influye 
en la sobreexplotación del árbol y en su adulteración. A esto se suma 
que el desconocimiento del árbol dificulta la evaluación de la 
calidad de la mercancía del otro lado del océano. 

En cuestión de unas décadas, desde que la quina empezó a 
ser comercializada, surgen disputas entre médicos y boticarios que 
defienden y rebaten su uso medicinal. En un momento en que la 
corteza del árbol se encuentra desacreditada, el inglés Richard 
Talbor ha desarrollado una fórmula para suministrarla como 
tratamiento de las fiebres intermitentes ocultando su característico 
sabor amargo. Un golpe de suerte le permite demostrar la eficacia 
de su brebaje al sanar a varios soldados ingleses. Esta noticia llega 
hasta Carlos II de España y así inicia su “gira por las cortes 
europeas” (214). Por unas décadas logra guardar en secreto su 
fórmula, hasta que se la vende a Luis XIV. Una vez revelado el 
secreto, el interés de Francia, Inglaterra, España, y otros reinos, está 

133



Reseñas 

puesto en acceder a un conocimiento más preciso de este árbol y a 
la planta misma.  

Sobre la quina opera un ejercicio de pensamiento que la 
abstrae de los vínculos que se tejen en los bosques donde es 
recolectada: “el quino se arraiga en el pensamiento médico del siglo 
XVII como un árbol sin figura, una mercancía sin identidad 
botánica” (188). La historia de la quina como medicina y mercancía 
está llena de tropiezos. Se encuentra en medio de la transformación 
de la medicina, de la botánica, de las primeras formas de políticas 
de salud pública en Europa y de los proyectos imperialistas. 
Acceder al conocimiento y control de ella fue fundamental para la 
Modernidad y la colonización. Desde la mirada europea la quina no 
es un árbol, sino “su parte más útil: la corteza” (188). Para 
Boumediene es evidente el distanciamiento que tienen los europeos 
con esta planta, que también incluye a quienes ordenan su 
recolección en los reinos de Perú y la Nueva Granada. Sobre ella se 
extiende una mirada a partir de la cual “se empiezan a fijar las 
normas del viaje científico, [...] y se elabora una nueva manera de 
concebir a la naturaleza y la propiedad” (276). Adicionalmente, el 
estanco sobre la quina, impuesto por la Corona española, es “el 
punto de partida de una operación de prospección de la naturaleza 
americana que se prolongó hasta las guerras de independencia” 
(276) 

Libro III. Rupturas de comunicación. 

En este tercer libro, Boumediene presta atención a los 
silencios, prácticas secretas, censuras y prohibiciones que formaron 
parte de la apropiación de las plantas medicinales por parte de los 
europeos. A través de las historias que el autor presenta es posible 
imaginar el choque de mundos que produjo la conquista y la 
colonización. Si bien existen diferencias entre las cosmovisiones 
amerindias, ellas comparten ciertas concepciones, como es el 
vínculo entre las plantas y las entidades invisibles, que en ocasiones 
son deidades. Erradicar los rituales que los indígenas tienen con lo 
invisible, los espíritus y sus dioses, donde las plantas son 
mediadoras, hace parte de los procesos de evangelización y de 
gobierno.  

134



Reseñas 

En las prácticas del cuidado que son prohibidas por los 
españoles se evidencian maneras muy diferentes de entender la 
enfermedad, la medicina y el remedio. La investigación realizada 
por Boumediene va tras esas “rupturas de comunicación” (291) que 
se traducen en rupturas en los modos de vida y comprensión del 
mundo o constituyen estrategias –como el secreto –, “destinada[s] 
tanto a mantener las maneras de vivir condenadas como a oponerse 
a la transmisión de los conocimientos requeridos por los europeos” 
(291). En este sentido, la ruptura de comunicación es ejercida desde 
los dos bandos. 

La prohibición de los rituales ligados a ciertas plantas 
responde a una concepción europea de lo medicinal que se define 
por unas propiedades del cuerpo de la planta, en lo cual no se 
involucra lo espiritual. Si bien muchas de esas prácticas rituales se 
ven fracturadas, los intereses económicos de los españoles no les 
permite prohibir el uso de todas las plantas-deidades. En una balanza 
sopesan aquello que responde a la moral cristiana y lo que responde 
a la rentabilidad. Sin la coca no es posible llenar las arcas de oro al 
otro lado del océano; prohibido o no, el pulque sigue siendo 
preparado y consumido por los indígenas en el reino de Nueva 
España. En el juicio que se establece sobre las relaciones que 
indígenas, mestizas, mulatas, esclavos, tienen con estas plantas 
participa una operación que busca el equilibrio entre la rentabilidad, 
la moral cristiana y la gobernabilidad. 

Con frecuencia se nos recuerda que la historia ha sido 
contada por los vencedores. Acceder, pues, a las otras historias, las 
de quienes fueron “vencidos”, parece poco factible. Atender al 
archivo que da cuenta de los procesos de censura, prohibición y 
juicios es una forma de rastrear esas estrategias de resistencia a la 
colonización. Si bien la evangelización logró instalar la noción del 
dios cristiano y del demonio entre algunas comunidades indígenas, 
con ello no lograron erradicar ciertas prácticas de cuidado con las 
que sobrevivieron a las lógicas de la explotación y dominación 
europeas. Lo que bajo la cosmovisión cristiana era un veneno, para 
una mulata, una esclava, un indígena, era un remedio: no procrear 
era resistirse a los intereses de los amos que requerían mano de obra; 
asesinar un sirviente o un amo era una forma de vengarse; consumir 

135



Reseñas 

plantas-deidades para ver el futuro, como el ololiuqui, era un acto 
de desobediencia porque les permitía imaginar otros futuros, donde 
el apocalipsis se cernía primero sobre los españoles y no sobre los 
indígenas. 

Un comentario personal. 

Al leer este libro queda una constante sensación de intriga 
sobre qué otras perspectivas podríamos hallar si seguimos 
buscando esas historias de encuentros y tropiezos en los que las 
plantas transformaron la medicina, la botánica y las prácticas de 
cuidado, tanto en el “Viejo Mundo” como en América. También, 
como expresa el autor, podríamos seguir los relatos que quedaron 
sobre aquello que no circuló –como los desechos y la basura, que 
son intereses actuales de Boumediene–, pues también esos 
materiales han hecho parte de las historias de la “globalización”. De 
igual manera, queda abierta la invitación a conocer sobre los modos 
en que se transformaron, adaptaron y conservaron los rituales de las 
comunidades indígenas, que se vieron contaminados por los 
procesos de evangelización, la censura, la prohibición de las 
prácticas, el trabajo forzado y la devastación de los ecosistemas.  

Para finalizar, este es un texto que nos remite de nuevo a esa 
cosmovisión Occidental que ha ejercido una división dicotómica 
jerárquica entre esos ámbitos que ha denominado Naturaleza y 
Cultura. En los testimonios que Boumediene presenta se evidencia 
esa valoración de la Naturaleza como recurso: los bosques son 
arrasados; las plantas son reducidas a mercancías y restringidas a la 
visión que la botánica europea ha establecido; los vínculos rituales 
con las plantas son prohibidos; los cuerpos de enfermos, indígenas 
y esclavos son puestos al servicio de la experimentación médica. En 
la lectura de este libro, que evita ser un recuento unidimensional de 
la colonización de los saberes, también vale tener presentes estas 
palabras del autor: “[l]as plantas medicinales no son conflictivas 
porque oponen rivales deseosos de apoderarse de un recurso, sino 
porque oponen distintas maneras de apegarse a las cosas” (397). 

 
Aura María Rendón Lopera 

 

136



Reseñas 

Escobar, A. Osterweil, M. Y Sharma, K. (2024): Relacionalidad: una 
política emergente de la vida más allá de lo humano, trad. 
Alejandro Reyes, Buenos Aires, Tinta Limón, 301 pp. 

Existen ciertos momentos históricos en que la 
significatividad de los libros o de las lecturas que realizamos 
adquieren una relevancia particular. En este sentido, atravesando 
un contexto como el que nos caracteriza, signado por un plano social 
atomizado, individual y ultraneoliberal, el trabajo interdisciplinario 
entre antropología, ecología y filosofía, planteado en Relacionalidad, 
una política emergente de la vida más allá de lo humano (2024) de Arturo 
Escobar, Michal Osterweil y Kriti Sharma, puede considerarse como 
un faro e inspiración para quienes buscamos insistentemente 
respuestas frente a este panorama. 

Con respecto a este punto, cabe destacar también que el libro 
fue escrito en el contexto de la última pandemia que atravesamos de 
forma mundial. Tal como sostienen lxs autores, este habría sido uno 
de los momentos claves en los cuales la narrativa dominante sobre 
la vida se habría visto cuestionada, al punto de ponerse en duda su 
propio funcionamiento. Así, mientras que la misma sostendría la 
separación jerárquica del humano respecto a la naturaleza y el resto 
de los seres, la búsqueda del crecimiento económico sin límites y la 
ontología no relacional, la situación de crisis sanitaria y, en términos 
más generales, la crisis planetaria con la que convivimos día a día, 
la habrían develado como lo que es: una forma de concebir a la 
realidad que no se condice con los deseos de bienestar social, justicia 
ambiental y supervivencia. 

De este modo, para lxs autores, ambos escenarios dejan en 
claro la realidad de la interdependencia. La categoría de 
relacionalidad, en efecto, como una narrativa que abarca a todas las 
formas de vida, funciona como el eje desde el cual comenzar a 
imaginar otros futuros posibles, más allá de la centralidad de lo 
humano, ubicándose con este gesto en otro plano desde el cual 
pensar sobre lo que es real y, por lo tanto, sobre lo que es posible. 

Compuesto por una introducción, tres apartados titulados 
como “recordar”, “optar” y “rehacer”, una conclusión a modo de 
resumen y un apéndice, este libro nos propone, en consecuencia, un 

137



Reseñas 

desafío: ¿seremos meros espectadores de las narrativas que nos 
constituyen o adquiriremos, finalmente, un rol creativo sobre esas 
mismas tramas semiótico-materiales en las que estamos inmersxs? 

Introducción: La narrativa dominante de la vida no funciona 

El libro comienza con una certeza: nos encontramos frente a 
un escenario de desfuturización y pérdida del sentido. Las 
promesas respecto a futuros deseables son cada vez más escasas y, 
por el contrario, la búsqueda de un horizonte se vuelve cada vez 
más compleja. Como consecuencia de esta situación, lxs autores 
sostienen la urgencia de optar por una narrativa relacional antes que 
por aquella legada por la modernidad occidental y europea, bastión 
del sistema capitalista y neoliberal. 

Según esta última, tal como anticipamos, el hombre se 
comprende, principalmente, como un ser individual y autónomo. 
Es decir, la misma habilita una forma de ser y de estar en el mundo 
que lo piensa como separado de la sociedad, de la naturaleza y de 
otras categorías de humanos. Que es capaz de prosperar por sus 
propios esfuerzos, asegurándose su propio bienestar individual. 
Esto provoca, en última instancia, la renuncia a la dimensión 
colectiva de la vida social. 

Tal estado de cosas, por lo tanto, se encontraría legitimado 
por una justificación de índole ontológica. Por la confusión primaria 
de que los relatos son hechos. En este sentido, una de las 
características principales de estos últimos es que surgen por ciertas 
causas o condiciones históricas. Aquí, la narrativa dominante de la 
vida se devela en íntima relación con el capitalismo, colonialismo, 
los genocidios históricos que han acompañado a estos procesos y la 
lógica de los mercados y desarrollo capitalistas. En otras palabras, 
tales construcciones no son un producto aislado sino que son 
funcionales a un estado de cosas; generan los marcos que les dan 
forma y validez.  

Con respecto a esta última idea, sin embargo, Escobar, 
Osterweil y Sharma afirman que en la actualidad nos 
encontraríamos en un estadio intermedio; en un punto entre 
narrativas y, por lo tanto, en una situación que nos invita a tomar 

138



Reseñas 

posición en el proceso de diseño hacia una nueva formación 
ontoepistémica en la cual la relacionalidad sea lo primero, condición 
fundamental de la existencia, sin por ello tratarse de retornos 
románticos hacia ciertas formas desplegadas en el pasado, por 
ejemplo, por las comunidades originarias, ni a esencialismos o a 
apropiaciones culturales sino a la idea de una recuperación activa 
de maneras relacionales de ser, conocer y actuar. 

Primera parte: recordar 

En tal proceso de transición de un estadio narrativo y, por lo 
tanto, material, hacia otro, lxs autores demuestran cómo es 
necesario revisitar las historias fundacionales que nos han 
conducido hacia donde nos encontramos. Así, en este apartado, 
tanto los discursos biológicos como los provenientes de las ciencias 
sociales se convierten en los puntos clave de la deconstrucción.   

En primer lugar, la biología se comprende como uno de los 
principales discursos modernos sobre la vida: un discurso que no 
experimentamos como narrativa sino como mundo real. Según las 
principales teorías al respecto, los humanos como especie nos 
caracterizaríamos entonces por gozar de una esencia universal, 
economicista y jerárquica con respecto al resto de los seres donde, 
además, el Dios de la historia sería la misma naturaleza. 

Ahora bien, tal como sostienen lxs autores, existen otros 
enfoques, como el propuesto por la bióloga Sylvia Wynter, que 
permiten concebir al hombre de otra manera. Para ella, en ese 
sentido, el humano es visto como una praxis. Como un híbrido entre 
bios y mitos donde ambos aspectos funcionan de manera circular. Es 
decir, donde nuestras propias narrativas operan sobre nuestras 
biologías y al revés, reconociendo, con ello, los efectos concretos que 
producen tanto las prácticas como las narraciones en nuestras 
existencias. 

Por último, en el análisis respecto a los discursos de las 
ciencias sociales, lxs autores se ocupan de cuestionar las bases 
teóricas de la teoría social moderna en tanto episteme de la 
Ilustración, heredera del monohumanismo patriarcal, el 
racionalismo y dualismo ontológico. En ese sentido, concentrándose 

139



Reseñas 

en su abordaje de las categorías de lo humano, la vida, el 
pensamiento y el ámbito de lo sagrado, analizan sus efectos críticos, 
buscando, con ello, el paso hacia una episteme postilustrada y hacia 
otros modelos civilizatorios y de pensamiento que nos ubiquen más 
allá de los sueños y deseos de la episteme dominante.      

Segunda parte: optar 

Avanzando con la argumentación, el libro continúa 
postulando los cambios sociales como áreas específicas donde ver la 
necesidad y eficiencia de la relacionalidad, poniendo en primer 
plano ciertas experiencias en las cuales sus deseos colectivos se han 
visto materializados. En esa clave, el movimiento por los derechos 
civiles en los Estados Unidos y su lucha por acabar con la 
supremacía blanca se presenta como un ejemplo claro de activación 
política de la relacionalidad ya que, según lxs autores, este habría 
sido, además de la búsqueda de una ética alternativa, una lucha 
espiritual por nuestra comprensión de la realidad al enfrentarse a la 
colonización ontológica más amplia de la modernidad. 

Ciertos activismos, por lo tanto, demuestran haber accionado 
políticas relacionales aunque, en ciertos casos, no de manera 
sostenida. Frente a esta situación lxs autores intentan realizar un 
nuevo abordaje de esos retrocesos y proponen ciertos “deslices” que 
llevarían tanto a los analistas como a los mismos grupos de 
activistas a no percibir su potencial transformador. Entre ellos, en 
primer lugar, malinterpretar el objetivo de los movimientos sociales 
recayendo en las nociones de fracaso o éxito, entender la diferencia 
en términos de una cosmovisión dualista, seguir recreando 
dualismos entre lo individual y lo colectivo y apegarse a la 
necesidad de distinguir entre lo bueno y lo malo. Para ellxs, en 
cambio, una relectura de su propio accionar fuera de la 
configuración modernista podría ser útil para reconsiderar esas 
experiencias como portales. Como estadíos seguidos de iluminación 
y reoscurecimiento que, sin embargo, conducen en la práctica y, a 
pesar de la complejidad de la tarea, hacia políticas de relacionalidad 
que poseen como supuesto la idea de que “la creación de la realidad 
es política y, por lo tanto, la política es siempre ontológica” (149). 

 

140



Reseñas 

Tercera parte: rehacer 

Para finalizar, en este tercer apartado nos encontramos con 
una profundización de la noción de política relacional a partir de 
ciertos principios que la sustentarían —contingencia y localidad, 
imprevisibilidad, falta de clasificación, superación de la distinción 
moderna entre bueno o malo y la invención del corazón o el espíritu 
para alcanzar a conocer y ser de forma relacional— al mismo tiempo 
que con la mención de ciertas prácticas concretas que los llevarían 
adelante: en primer lugar, el movimiento zapatista en México, 
luego, el proyecto de abolición de las prisiones y, por último, el 
activismo espiritual o la justicia sanadora. 

El movimiento zapatista dentro de este eje de lectura sería 
entonces destacable por ser una política que operó con una 
ontología y epistemología distintas. En tanto levantamiento de los 
campesinos indígenas que reivindicó su derecho a la propiedad 
colectiva de la tierra, las formas indígenas de autogobierno, los 
derechos de la mujer y el rechazo a las lógicas económicas y 
extractivistas neoliberales, los zapatistas fueron quienes 
propusieron una visión de autogobierno basada en una mezcla de 
visiones de la vida indígena y de izquierda sosteniendo una 
consigna propia relativa al deseo de un mundo donde quepan 
muchos mundos. 

Por su parte, el proyecto de abolición de las prisiones iniciado 
por Resistencia Crítica a finales de la década de 1990, funciona como 
una invitación a explorar qué tipos de puentes necesitamos para 
construir estructuras al interior de nosotrxs y nuestras comunidades 
para lograr una verdadera liberación, encarnando, con ello, una 
política relacional. Del mismo modo, según esta lectura, un 
activismo de tipo espiritual es igualmente necesario en la tarea de 
repensar las formas de vincularnos con el mundo y lxs otrxs. En este 
sentido, para lxs autores se vuelve de suma importancia recuperar 
el ámbito de la espiritualidad el cual ha sido relegado por el campo 
de lo académico o mismo ubicado en el plano de lo new age. 

Asimismo, lxs autores destacan una narrativa prometedora 
surgida en Latinoamérica, capaz de embanderar las ideas trabajadas 
hasta aquí. Producto de décadas, en el encuentro entre las luchas 

141



Reseñas 

territoriales y los debates activistas y académicos, la misma se 
expresa en una serie de conceptos en disputa tales como 
territorialidad, comunalidad, autonomía, pluriversalidad, política 
en lo femenino y reexistencia, demostrando, una vez más, cómo la 
apuesta por un mundo relacional se ubica en un horizonte cercano 
y es capaz de verse efectuada. 

En síntesis, el texto reseñado resulta ser una lectura de suma 
importancia para los tiempos en los cuales vivimos. Una apuesta 
por el futuro donde, dirigiéndonos hacia ese lugar, necesitamos del 
ejercicio previo de desnaturalización de los mitos que nos 
conforman para poder elegir nuevas narrativas y formas de estar en 
el mundo de manera libre y creativa. Para volvernos diseñadores y 
no meros espectadores de las historias que nos contamos y nos 
constituyen y, en esa tarea, imaginar y llevar adelante un mundo 
relacional más allá de la centralidad de lo humano. 

Dolores Almudena Defeo 

 

 

HUSTAK, C. y MEYERS, N. (2023): Ímpetu Involutivo. Afectos y 
conversaciones entre plantas, insectos y científicos, trad. Sebastián 
Puente, Buenos Aires, Cactus, pp. 77.  

     Una lee este libro con el mismo interés que suscita una 
historia de amor que nos atrapa, un chisme profundo, donde 
imágenes, preguntas y resonancias propias aparecen. Somos y 
hemos sido en paralelo un poco cada uno de los personajes de la 
tríada entre planta, insecto y científico. Seguramente ocupamos 
cada uno de esos roles: la/el obsesionado y metódico, la/el deseada, 
la/el que quiere ser deseada, la/el que acepta o rechaza, y la/el 
deseante, por inercia o por interés genuino. Siempre en el orden de 
lo erótico se es mucho más que dos y encarnamos papeles diversos 
e intercambiables. 

Al leerlo, las orquídeas pasaron a ser por unos días también 
mi fuente de fascinación y cada vez que miro alguna de ellas por la 

142



Reseñas 

calle, la socióloga que soy cree conocer algunos de sus secretos 
mejor guardados para quien no es cercano a su mundo. Ya no me 
pasan desapercibidas. También al leer este libro entendí por qué en 
México, donde viví varios años, un regalo importante que se le hace 
a una persona que se estima mucho es una orquídea. Siempre pensé 
que era por ser una planta delicada y costosa, en un país donde las 
casas están llenas de plantas y flores, algo que forma parte de su 
cultura. Quizás sea así, pero ahora para mí ese obsequio tiene una 
profundidad mayor. 

En otras palabras, saber qué le pasaba a Charles Darwin con 
las orquídeas, cuáles afectos y conversaciones aparecían, nos da 
ganas de conocer más y también nos refleja nuestro propio erotismo 
y amor. 

Una de las primeras ideas que el libro se propone desmontar 
es aquella vinculada al hecho de que las orquídeas atraen a los 
machos de las abejas y no les reintegran nada a cambio. 
Problematizan las autoras respecto a la idea de que la abeja macho: 
“Intenta copular con ella [la planta] y, sin darse cuenta, se encuentra 
asumiendo la tarea del transporte del polen, sin contrapartida” (23). 
Una frase que podría ser interpretada desde una víctima masculina 
ante los encantos de una cruel fémina. Una abeja macho que 
simplemente provee y que, aunque pagó la cita, no recibió ni 
mínimamente nada “a cambio”. “La abeja timada”, podríamos 
denominar a este tango. 

Para los neodarwinianos, según Hustak y Myers, esto es 
interpretado como una simple relación de poder y por qué no de 
manipulación. Una idea de erotismo clásico y un poco anticuada 
donde el varón propone y la mujer dispone. La bella (la flor) elige o 
no aceptar a ese varón (insecto) que corteja. Un "encuentro 
asimétrico" (25) sería para los neodarwinianos, según el análisis de 
las autoras. Pero frente a este escenario, Hustak y Myers 
argumentan algo distinto, se corren de lo obvio, de la forma de 
investigar que busca causas y efectos y miran otras temporalidades 
y sentidos. La película pasa de blanco y negro y se llena de color. Y 
en esas nuevas pinceladas aparece el orden de lo erótico, que de 
orden no tiene nada y nos habla más bien de un reino de lo 

143



Reseñas 

mundano, poco trascendental para los discursos científicos 
anclados solo en una supuesta racionalidad diáfana. 

En esa vinculación entre el insecto y la planta se observa la 
noción de coquetería del sociólogo vitalista Georg Simmel (2003): “un 
quizás que se da en el juego de aceptar y rechazar”. En ese plano de 
las incertezas se configuran las ansiedades, dudas y las ataduras del 
erotismo, que en este caso dan lugar a la relación entre las plantas, 
el insecto y el científico. Lo que sobrevuela es un interés recíproco, 
"buscan activamente ser afectadxs". Y aquí resulta rica la noción de 
vinculaciones afectivas de Norbert Elias (1999), la cual remite a que 
necesitamos de lxs otrxs para la satisfacción o insatisfacción propia. 
Es decir, el término vinculación afectiva habla de un nosotrxs frente 
al icónico mundo del yo, sobresaliente en la fase del capitalismo 
actual. 

Las autoras se valen del feminismo materialista para 
examinar la afectación y la agencia. Las plantas se comunican a 
partir de la volatilidad, pensada como una forma de vocalidad. De 
aquí la importancia de los estudios del giro afectivo y el feminismo, 
como teorías generales y lentes para pensar distintos fenómenos y 
no solo aquellos concernientes al género. En este libro sobre plantas, 
insectos y humanos podemos reactualizar la importancia de estas 
teorías. No es solo un tema de las ciencias humanas y sociales; la 
ecología también es interpelada por estos discursos. 

Dice David Lapoujade (2022, 21) que unx no existe por sí 
mismx: "toda existencia tiene necesidad de intensificadores para 
acrecentar su realidad. Un ser no puede conquistar el derecho de 
existir sin el auxilio de otro, al que hace existir". Y en ese (co)existir 
sobresalen tensiones, engaños, incertezas y verdades. En cada una 
de estas figuras podemos pensar que se establecen lazos, se generan 
sentires, acciones y reacciones, y en el caso de los humanos neurosis 
variopintas. 

Las autoras proponen como apuesta política y científica: lo 
involutivo. Tensionan absolutamente lo que piensa cualquier 
persona cuando se nombra a Darwin: “evolución”. Hacen una 
relectura total de este ser sagrado y lo vuelven profano, tanto como 
es el mundo de los amantes y de lo erótico. Lo colocan muy lejos de 

144



Reseñas 

las certezas, del método y de la sistematicidad. Hustak y Myers 
formulan una ecología afectiva moldeada por el placer, el juego y las 
proposiciones experimentales. Y esto me invita a la pregunta sobre 
lo erótico afectivo hoy, más allá del reino biológico: ¿qué nos 
resuena más al hablar del erotismo desde nuestro fuero interno: la 
lógica de "que sume", lo higiénico y súper conceptualizado respecto 
a lo que nos sucede, o el barro de lo incierto, lo fugaz y contingente 
de lo erótico? ¿En el erotismo prevalece el empoderamiento o lo 
difuso e incoherente del encuentro con otrxs? No quiero 
antropomorfizar de manera vaga, sino más bien apuntar, como 
hacen las autoras, hacia las resonancias del orden erótico en las 
confederaciones humanas y no humanas. Frente a una lectura del andros, 
racional e instrumental, ellas nos ofrecen ver otra cosa: una 
epistemología feminista e interdisciplinaria que abre más que 
cerrar, que no nos brinda soluciones, sino que nos invita a 
sumergirnos en el mundo total y por momentos incomprensible de 
lo erótico. Nos convocan a un ejercicio que ya parece casi imposible 
en el mundo de la Inteligencia Artificial: reflexionar desde lo 
pulsional. Algo que en sí mismo parecería antitético. 

La página 28 del libro se vuelve teatral, nos sumerge en esta 
historia de amor entre humano, planta e insecto a partir de una 
escena que dispara la imaginación de quien lee y la llena de colores, 
muebles y hasta de temperaturas. La escena muestra a Darwin como 
el más humano de los científicos, sentándose en su casa en las 
afueras de Londres, quizás recién despierto, seguramente tomando 
un té, y yendo antes que nada a ver lo que lo fascina: las orquídeas. 
Imagino que hace frío y, como quien está enamoradx de su 
objeto/sujeto de estudio, como sabemos todxs quienes 
investigamos, se sienta y documenta los detalles sutiles de la 
anatomía de insectos y orquídeas. Sin embargo, en vez de solo 
mirar, él juega con ellxs, se mete e interactúa. Da cuenta de lo obvio, 
que la ciencia no es objetiva y la subjetividad tiene un papel 
preponderante en nuestras elecciones y formas investigativas. 

Darwin intervenía y jugaba con las orquídeas e insectos para 
asumir roles de polinizador y polinizado. Materialmente sucede 
algo: hay polinización pero no de manera meramente mecánica. 
Esto también nos habla sobre algo que introduje antes, de que lo 

145



Reseñas 

erótico y el amor son, como dice Maximiliano Marentes (2020): 
“mucho más que dos”; hay condiciones externas, recuerdos, 
fantasías, traumas, así como otros actores y actantes, redes y terceros 
que participan para, en este caso, el encuentro de a dos. Pero Darwin 
no solo influye desde afuera, sino que son tres. En ese tres se abre el 
mundo a la confederación de humanos y no humanos. Hay 
comunicación entre lo que Darwin les genera y lo que la orquídea y 
el insecto le generan a él. 

Si bien la relación entre Darwin y las orquídeas resulta más 
evidente en el texto, me interesa brevemente hacer énfasis qué 
sucedía entre Darwin y los insectos. Las autoras mencionan, al 
pasar: "Darwin quedó atrapado, junto con los insectos, en la órbita 
de plantas seductoras". Más que ir a las plantas, me interesa 
reflexionar sobre estas “masculinidades humanas y no humanas” 
operando en un mismo sistema de rol: intervenir y buscar la 
aceptación. Seguramente debía haber risas y complicidades ante las 
coincidencias, pero también frustraciones y celos ante lo que no 
sucedía, entre la planta y él, entre los tres pero también entre ellos 
dos. ¿Cómo se identificaría y qué le disputaría Darwin a esa otra 
masculinidad no humana? 

Otro punto en el que me quiero detener es en las 
discrepancias que tienen, a mi parecer, Hustak y Myers con el 
propio feminismo. El movimiento de las autoras es doble. El 
primero ya lo he ido desarrollando. A partir de su análisis, le 
disputan saber y, por ende, poder, a las miradas hegemónicas 
respecto a Darwin dentro de la biología y la ecología. Estas son más 
cercanas a una idea androcéntrica de la ciencia, a la que no le 
interesa pensar la clave afectiva y donde la agencia que los 
neodarwinistas le otorgan a las plantas, es meramente “tanguera”, 
es decir, en este caso quizás, un poco misógina.  

Pero lo que llama más mi atención es su segundo movimiento 
teórico, a partir de la discusión que esgrimen, como comentaba 
párrafos atrás, con el propio feminismo. Contra aquellos enfoques 
feministas que podríamos llamar victimistas. La propuesta de 
Hustak y Myers frente a estos es, en cambio, sobre el deseo 
incómodo y la fluidez. La mirada victimista postula dentro del reino 

146



Reseñas 

biológico la actividad animal del insecto frente a la pasividad de la 
planta. Ellas se corren de estas lecturas direccionadas del placer y 
vuelven a mostrar la afectación recíproca aun en aquello que parece 
inerte. 

Asimismo, para discutir con una mirada de un feminismo 
que podría ser más victimista, las autoras muestran la intervención 
de un varón que, más que solo imponerle una forma humana a la 
planta, embarca su cuerpo en las siluetas particulares de estas flores. 
Pero como en todo erotismo, si bien hay sinergia y ternura, también 
ellas nos hablan de tensiones, de prácticas violentas y que 
restablecen jerarquías, seguramente en este caso de la búsqueda de 
dominio humana sobre lo biológico, tanto hacia el insecto como 
hacia la flor. El orden de lo erótico se moldea difusamente, siempre 
de forma contradictoria, en una tensión entre amor y violencias, 
silencios y palabras, juegos, placeres y dolores que llevan a una 
afectación recíproca, con o sin intencionalidad claras. Esto no sería 
otra cosa que la noción de sociabilidad de Simmel (2003), en este 
caso entre mundos humanos y no humanos. 

A partir del tratado de Darwin, "Sobre los diversos artilugios 
mediante los cuales las orquídeas son fecundadas por los insectos", 
las autoras proponen un hito fundacional de su ecología afectiva. En 
su texto dan lugar al cuerpo interviniente, al cuerpo sintiente, al 
ímpetu del enredo, a la danza de la (des)unión entre corporalidades, 
cosas, seres y entes. Hustak y Myers dan cuenta de que lo pasivo y 
lo activo no existen de manera fija, más bien se suceden de forma 
intercambiable y fluida, como dos cuerpos que bailan o marcan un 
compás, siempre con tropiezos. Este es un texto de lo interespecífico 
pero también de la interdisciplinariedad que invita, desde todas sus 
aristas, a profanar lo sagrado de una ciencia en mayúsculas y poner 
la lupa en los tirones que nos genera le otrx, cualquiera sea. 

No obstante, si bien este libro nos habla de esa afectación 
recíproca, también retoma la agencia y la singularidad de las partes 
que intervienen, tal como lo hace el psicoanálisis en su terapéutica. 
Nos habla de comunicación y vinculación, pero también de 
diferenciaciones y elecciones. Pese a que no podemos evitar la 

147



Reseñas 

confederación entre humanos y no humanos, tampoco podemos 
escapar de lo singular. 

Por último, no pretendo extrapolar la psique a la planta –eso 
sería llevar y traer conceptos sin recaudo de una disciplina a otra, 
una total antropomorfización sin mediaciones–; simplemente me 
valgo de esta idea del psicoanálisis para pensar en los distintos 
niveles de análisis del libro: lo relacional y lo singular de y entre 
humano, insecto y planta. Dicen las autoras en la página 75: "Las 
plantas son generadoras de diferencia, permanentemente llevan 
adelante experimentos para improvisar nuevas maneras de 
articularse, para registrar nuevos tipos de diferencia en el mundo, y 
para inventar nuevas maneras de hacer diferencia en el mundo". Se 
articula de manera transitoria, asimétrica y tensionada. Más que de 
determinismo, este escrito nos habla de práctica y existencia en ese 
hacer. 

Ímpetu involutivo. Afectos y conversaciones entre plantas, insectos 
y científicos es un libro sobre la vitalidad, conectado con lo material, 
lo imposible de la perfección en términos apolíneos. Al contrario de 
la perfección, nos muestra la belleza del gris jaspeado, noción que 
retomo de la socióloga boliviana Rivera Cusicanqui (2018). Para la 
autora, ese gris, si se lo mira de cerca, es la combinación de negros 
y blancos. Por allí, en la contradicción, la unión y el conflicto, 
transcurre más bien la vida. El texto es un compendio de 
habilidades, afectos, enredos, rupturas y sinergias, lleno de 
creatividad y curiosidad. 

Mariana Palumbo 

 

PARENTE, D. (2024): Como hacer cosas sin palabras. Una filosofía 
materialista de la técnic, Adrogué, La Cebra, pp 242.  

Cómo hacer cosas sin palabras se propone, desde su 
introducción, como una entrevista con los artefactos impulsada por 
un desencanto generalizado hacia los términos consagrados por la 
filosofía de la técnica. Prestando especial atención a las relaciones 
interobjetivas, Parente ensaya un desplazamiento respecto del eje 

148



Reseñas 

de una tradición filosófica que, a lo largo del siglo XX, relegó la 
materialidad al rol de soporte o instrumento. El libro no trata 
únicamente de interrogar a los objetos de museo ni a los artefactos 
privilegiados por la historia de la filosofía de la técnica. En su lugar, 
formula una pregunta contrahegemónica, casi bastarda, que 
extiende el campo hacia aquellos materiales minorizados, 
materiales que el pensamiento antropocéntrico suele dejar fuera de 
campo: cacharros, tecnologías rotas, usos no intencionales o 
desviados.  

En sintonía con trabajos como Atlas de la IA (Crawford, 2022), 
Cómo hacer cosas sin palabras continúa una línea crítica que cuestiona 
las narrativas desmaterializadas de lo técnico, señalando el 
borramiento de las condiciones materiales que hacen posible el 
“milagro” de la inteligencia artificial. En este este sentido, el libro 
arrastra al centro aquello que históricamente habitó la periferia y 
subvierte las jerarquías que oponen el sujeto al objeto, lo humano a 
lo no humano, lo funcional a lo desviado, lo útil a lo residual. Esta 
operación se sostiene en una filosofía de la cultura material 
entendida como red de hibridaciones entre humanos y ambientes, 
asumiendo la tesis posthumanista del continuum naturaleza-
cultura-técnica. Así, Parente lleva a cabo un movimiento de 
desterritorialización que busca rematerializar los escenarios 
artificiales, reconfigurar las relaciones interobjetivas, ecologizar la 
pregunta por el mundo artificial y reconocer la dimensión extra-
social e inmanente de los artefactos técnicos.  

El libro comienza por remarcar que la unidad de análisis que 
se sostendrá a lo largo de la argumentación no es atomista sino 
relacional. En el primer capítulo, “La filosofía de la cultura material 
y la hibridación entre humanos y ambientes” se presenta la noción 
de hibridación entendida en términos de contaminación. Esta no 
remite a una fusión armoniosa ni a una mera superposición de 
elementos, sino a una interacción históricamente recurrente entre 
componentes heterogéneos que, al entrar en contacto, se afectan y 
transforman mutuamente. Así, la hibridación implica no solo que 
los objetos se contaminan de agencia al inscribirse en prácticas 
humanas, sino también que los humanos se contaminan de agencia 
al habitar una cultura material. Se trata, entonces, de una relación 

149



Reseñas 

de co-constitución, donde las formas agenciales más básicas se 
entrelazan con los entornos que construimos y que, al mismo 
tiempo, nos configuran. En este marco, la agencia ya no puede 
pensarse como una propiedad exclusiva de los sujetos, sino como el 
resultado de una red dinámica de acoplamientos entre cuerpos, 
materiales, infraestructuras y sistemas técnicos. Reflexionar desde 
la noción de hibridación implica también rechazar tanto el 
determinismo tecnológico como el instrumentalismo, dos 
perspectivas que presuponen relaciones unidireccionales entre lo 
técnico y lo social. Frente a esa oposición, el libro insiste en que los 
complejos entrelazamientos entre agentes humanos y no humanos 
imposibilitan trazar una frontera nítida entre lo puramente social y 
lo puramente técnico. Retomando la noción de intra-accion de Barad 
(Barad, 2003), el autor busca enfatizar que una filosofía materialista 
de la cultura material no puede limitarse a replicar las preguntas 
tradicionales del campo, sino que debe enmarcarse en una reflexión 
más abarcativa sobre la hibridación, entendida como una trama de 
acoplamientos particulares entre humanos y ambientes, donde 
convergen objetos materiales, prácticas y habilidades. En esta clave, 
y en sintonía con los desarrollos de los nuevos materialismos, se 
trata de repensar una serie de problemas clásicos y contemporáneos 
desde un nuevo repertorio conceptual, sostenido en la premisa 
básica de que no hay cultura inmaterial: toda práctica cultural se 
ancla, se media o se reproduce en y a través de formas concretas de 
materialidad. 

Entre los principales adversarios teóricos señalados por el 
autor se encuentra el textualismo, un enfoque que sitúa el análisis 
de los artefactos en el plano puramente semiótico o discursivo y 
simultáneamente sostiene la primacía del sujeto cognoscente, relega 
lo material al rol de soporte funcional y consolida una distinción 
tajante entre lo mental y lo material. En contraposición, Parente 
reivindica una filosofía de la cultura material que busca restituir la 
agencia no discursiva de los objetos y rematerializar los procesos de 
interacción que constituyen nuestras prácticas cotidianas. Con el fin 
de subrayar la relevancia de este giro, el segundo capítulo se detiene 
en una serie de aporías del textualismo y, más ampliamente, de 
cierta tradición de la ciencia cognitiva que parte de una metafísica 
representacionalista centrada en la mente humana y los estados 

150



Reseñas 

mentales intencionales como punto de partida explicativo. Contra 
este marco, Parente argumenta que los artefactos no pueden 
reducirse a productos de la intención humana ni a extensiones del 
pensamiento: su agencia es co-constitutiva y se manifiesta en 
prácticas donde los objetos no solo responden a un diseño previsto, 
sino que desbordan sus funciones asignadas, exceden el uso 
prescripto y participan activamente en las configuraciones 
materiales que los integran. El argumento central rechaza la idea de 
que exista una relación privilegiada, como la de uso o diseño, que 
defina lo artefactual de forma estable, ya que dicha presuposición 
arrastra sesgos antropocéntricos que desconocen la multiplicidad, 
heterogeneidad y ambigüedad de las relaciones entre humanos y 
objetos. En este sentido, una filosofía materialista de la cultura 
material no puede obviar que “efectivamente los artefactos y las 
habilidades necesarias para fabricarlos y ponerlos en uso en 
prácticas adecuadas se desarrollan al unísono” (75). La agencia, por 
lo tanto, no es exclusivamente humana: se distribuye en relaciones 
múltiples, afectivas y enmarañadas, donde todo objeto técnico 
deviene una superficie pasible de desobediencia, desvío o 
reapropiación. Este enfoque anticipa conceptos que el autor 
desarrollará en los capítulos siguientes, como la relación entre 
función y uso, entre uso y consumo, la dimensión afectiva y 
temporal de la materialidad, y una noción de performance centrada 
no en lo que los objetos significan, sino en lo que hacen dentro de 
redes materiales y situadas.  

En el tercer capítulo se formula quizá la apuesta más fuerte 
del libro: la ecologización por la pregunta de la técnica. Sólo 
mediante este giro se vuelve posible una filosofía materialista de la 
cultura material; un enfoque no antropocentrado, capaz de pensar 
la agencia más allá del sujeto humano y de atender a la densidad de 
las relaciones interobjetivas que configuran nuestras prácticas. Esta 
propuesta se despliega en tres claves: el paisaje de tareas,  la 
codependencia entre objetos y los ecosistemas artificiales. En primer 
lugar, el concepto de taskscape o paisaje de tareas, retomado de 
Ingold (Ingold, 1993), permite comprender la co-constitución entre 
agentes y artefactos en el marco de entramados dinámicos de 
actividad: cada tarea adquiere sentido en función de su posición 
dentro de un conjunto de acciones entrelazadas, marcado por la 

151



Reseñas 

interactividad y la resonancia mutua. En segundo lugar, la 
ecologización insiste en la codependencia entre objetos, 
desplazando la mirada desde funciones predefinidas por un agente 
humano hacia las marañas (entanglements) de relaciones 
interobjetivas que anteceden y condicionan la emergencia de 
propósitos técnicos. Esta perspectiva se apoya en la noción de 
meshwork, también propuesta por Ingold, que subraya la 
relacionalidad constitutiva de todas las entidades: “un objeto 
deviene tal o cual objeto cuando se pone en movimiento y cuando 
se relaciona con determinados flujos de actividad y con las otras 
cosas del ambiente, que incluye por supuesto a los humanos” (107). 
En tercer lugar, se plantea la necesidad de pensar los artefactos 
como parte de ecosistemas artificiales, donde su eficacia no se 
explica por una funcionalidad aislada sino por su inscripción en 
entornos materiales complejos. En este marco, la noción de 
affordance es central para comprender los modos en que los objetos, 
en tanto configuraciones situadas, sugieren o habilitan 
posibilidades de acción encarnadas, ajustadas a la escala corporal 
del agente y a su campo perceptivo. 

Una segunda apuesta fuerte del capítulo 3 se vincula con el 
modo en que la ecologización permite repensar la función 
estabilizadora de ciertos artefactos en virtud de su relativa robustez 
material. Es decir, pensar los artefactos no como instrumentos sino 
como nudos de articulación que direccionan la acción y permiten 
percibir determinadas affordances en determinado entorno. En este 
sentido, la cultura material opera como soporte activo: sedimenta 
prácticas anteriores y al mismo tiempo estabiliza nuevas formas de 
ser y hacer. Esta perspectiva introduce una política de la técnica que 
reconoce la circularidad entre artefactos y prácticas, y desplaza el 
foco desde la intención de diseño hacia la dinámica misma de los 
entornos híbridos en los que operan. De allí la fuerza de la 
afirmación que da título al libro: “El diseño técnico es precisamente 
un modo concreto de hacer política con y a través de cosas materiales. 
Se puede hacer cosas sin palabras y la cultura material es el mejor 
ejemplo de esa performatividad silenciosa no lingüística” (136). Esta 
tesis implica una inversión radical del esquema textualista: la 
intención del diseño no es el punto de partida de lo técnico, sino un 
posible efecto de los modos concretos de operar en redes materiales. 

152



Reseñas 

Los objetos no solo portan funciones: hacen cosas sin necesidad de 
instrucciones explícitas o mediaciones discursivas.  

La inversión del esquema textualista tiene fuertes 
implicancias políticas, ya no en virtud de los valores acarreados por 
el diseño, sino de su impacto efectivo en la cultura material. Desde 
esta perspectiva, el enfoque materialista del libro apuesta por 
visibilizar aquellas infraestructuras que, aunque no tienen la 
apariencia de objeto, configuran redes que sostienen 
silenciosamente nuestras prácticas. Aunque el debate 
contemporáneo sobre la inteligencia artificial se concentra en los 
sesgos algorítmicos, suele desestimarse el peso de los sesgos 
materiales, lo que vuelve urgente visibilizar las infraestructuras 
como operación de desminorización. Sólo así el debate político 
puede estar a la altura de las exigencias materiales que plantea el 
presente técnico. En una época marcada por la multiplicación y la 
hiperespecialización de los artefactos técnicos, el proceso de 
expansión del ambiente artificial intensifica la cajanegrización: 
cuanto más complejos y específicos se vuelven los dispositivos, más 
opacas resultan sus condiciones materiales de acceso, intervención 
y comprensión. Sin una filosofía materialista de la cultura material 
que acompañe críticamente esta proliferación, lo técnico corre el 
riesgo de volverse políticamente ilegible. Visibilizar estas 
infraestructuras equivale a des-cajanegrizar (unblackboxing) los 
sistemas materiales, desafiando el monopolio interpretativo de 
expertos, corporaciones o instituciones estatales. Esta operación 
adquiere una urgencia particular en el contexto del auge de la 
inteligencia artificial, donde la falta de transparencia y 
explicabilidad de muchos modelos, especialmente aquellos basados 
en deep learning, refuerza la opacidad técnica y el cierre político de 
las decisiones algorítmicas. Así, seguir los materiales en el cauce 
vivo de las prácticas, y desestabilizar la caja negra de los 
dispositivos, es también una forma de disputar las condiciones bajo 
las cuales ciertos actores pueden intervenir, decidir y reconfigurar 
los modos de hacer mundo.  

Retomando la distinción de Simondon entre tecnicidad 
genuina y sobrehistoricidad, el capítulo 4 introduce una clave 
conceptual que permite repensar la performatividad técnica más 

153



Reseñas 

allá de la función asignada. Mientras la sobrehistoricidad remite a 
los significados sedimentados en los usos y valores sociales de un 
artefacto, la tecnicidad alude a su modo específico de operar dentro 
de una red material dada. Esta diferencia habilita una comprensión 
más fina de la acción técnica como aquello que excede lo semántico, 
y que se despliega en el plano del funcionamiento concreto. En 
continuidad con este planteo, el libro concluye con una reflexión 
sobre la agencia material, noción que actúa como hilo conductor de 
toda la propuesta teórica. A lo largo del último capítulo se trazan 
los aportes y limitaciones de diversos enfoques contemporáneos 
sobre la agencia de los objetos. Tras considerar las perspectivas de 
autores como Latour, Ingold y Malafouris, Parente subraya la 
necesidad de pensar una forma de agencia que no resida en 
propiedades intrínsecas sino que emerja del entrelazamiento 
material que configura las ecologías artificiales. En este marco, la 
agencia ya no es exclusivamente humana ni puramente técnica, sino 
co-constitutiva: se activa en redes complejas donde convergen 
estructuras materiales, prácticas estandarizadas, destrezas 
incorporadas y sistemas simbólicos. Tal como sostiene el autor, “no 
hay agencia que no se encuentre andamiada en algún aspecto de la 
cultura material, no hay agencia sin entrelazamiento material” 
(221). Esta perspectiva permite comprender el potencial de cada 
entidad artificial no como una propiedad autocontenida, sino como 
una potencia relacional que depende del funcionamiento de un 
ecosistema artificial previo. La agencia, entendida en este sentido, 
está siempre andamiada: se expresa en el interior de nichos 
complejos formados por artefactos, saberes operativos, instituciones 
y flujos afectivos que condicionan tanto las posibilidades de acción 
humana como el despliegue técnico. Se trata, en definitiva, de una 
agencia distribuida, situada y relacional, coherente con una filosofía 
materialista de la cultura material.  

En definitiva, Cómo hacer cosas sin palabras no busca clausurar 
los debates que atraviesa, sino abrir nuevos caminos de indagación. 
El libro se presenta como una invitación a detenerse en los pliegues, 
a no conformarse con el escenario principal, sino a transitar los 
caminos polvorientos del backstage técnico. Una invitación a no 
clausurar el problema de la técnica, sino a espesarlo, abrirlo, 
ecologizarlo. Su gesto no es el de la conclusión, sino el del rodeo 

154



Reseñas 

crítico: insistir en las mediaciones materiales, reconocer el espesor 
técnico de nuestras prácticas, desarmar las dicotomías que durante 
siglos rigieron el pensamiento moderno. Con una curiosidad que se 
extiende a lo torpe, sucio y fallido, Parente ubica en el centro lo 
oculto tras la escena principal: andamios, cables y paredes de 
hormigón; materiales sin prestigio que constituyen el backstage 
material de los artefactos celebrados. Materiales enmarañados, 
infraestructuras que no exhiben la apariencia de objeto sino de red. 
El libro invita no solo a mirar más de cerca el ordenador de datos, 
sino a atender también al entramado de concreto, polvo y metal que 
hacen posible el cuarto que lo contiene. Al desplegar una filosofía 
materialista de la cultura material que combina precisión 
conceptual y sensibilidad política, Parente consigue reponer las 
condiciones invisibilizadas de lo técnico y renovar, desde un lugar 
menor, lo que los artefactos hacen y cómo configuran, junto a 
nosotros, modos de hacer sin mediación discursiva.  

Mia Cohen 

155


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



