i
4
-

DIOS POSTHUMANOS

Ano IV, Nro 2, primavera 2025







ISSN: 2953-4089

https:/ /www.estudiosposthumanos.com.ar/

Disefio Web

Valeria Gonzalez

Disefio de Tapa

Sol Pinazo

Obra de Tapa

Memento Buschfire #1
Photograph, 2023
por Fiona Henderson



Ao IV, Nro. 2, primavera de 2025



Equipo Editorial
Direccion
Gabi Balcarce

Co-Direccidon

Andrea Torrano
Juan Pablo Sabino

Secretaria

Sofia Raggio
Tomaés Stock

Comité Académico

Malena Nijensohn, Micaela Anzodtegui, Agustina Wetzel, Ana
Sorin, Maria Teresa Garcia Bravo, Ana Asprea, Mariano Dorr, Maria
Belén Ballardo, Juan Pablo Espinola, Juliana Robles de la Pava,
Laura Royédn, Facundo C. Rocca y Valeria Gonzélez.

Comité Cientifico Asesor

Alexandra Navarro (Universidad de La Plata, Argentina), Anahi
Gabriela Gonzdlez (Universidad Nacional de San Juan, Argentina),
Andrés Vaccari (Universidad Nacional de Rio Negro, Argentina),
Cassiana Lopes Stephan (Universidad Federal de Parand, Brasil),
Gagdas Dedeoglu (Yorkville University, Canadd), Daniel Dei
(Universidad Nacional de Lantds, Argentina), Diego Parente
(Universidad Nacional de Mar del Plata, Argentina), Emmanuel
Biset (Universidad Nacional de Cérdoba, Argentina), Elsa Astrid
Ulloa Cubillos (Universidad Nacional de Colombia), Fabio A. G.
Oliveira (Universidad Federal Fluminense, Brasil), Fabidn Luduefia
Romandini (Universidad de Buenos Airess-UADE, Argentina),
Flavia Costa (Universidad de Buenos Aires, Argentina), Francesca



Ferrando (New York University, Estados Unidos), Gabriela Méndez
Cota (Universidad Iberoamericana de México), Germdn Présperi
(Universidad Nacional de La Plata, Argentina), Helen Torres,
Herndn Borisonik (Universidad Nacional de San Martin,
Argentina), Laura Llevadot (Universitat Barcelona, Espaiia),
Macarena Marey (Universidad de Buenos Aires, Argentina), Marfa
Marta Adreatta (Universidad Nacional de Cérdoba, Argentina),
Michaela Fiserova (Metropolitni Univerzita Praha, Republica
Checa), Monica B. Cragnolini (Universidad de Buenos Aires,
Argentina), Nikoleta Zampaki (National and Kapodistrian
University of Athens, Grecia), Pablo Pachilla (Universidad de
Buenos Aires, Argentina), Peggy Karpouzou (National and
Kapodistrian University of Athens, Grecia), Silvana Vignale
(Universidad Nacional de Cuyo, Argentina), Silvina Pezzeta
(Universidad Nacional de Rosario, Argentina), Solange Camauér
(Universidad de Buenos Aires y Universidad Torcuato di Tella,
Argentina), y Victor Krebs (Pontificia Universidad Catdlica del
Pera).



INDICE

Editorial
Articulos

SINTONIA, O RECONOCER LO QUE NO PARECE
EXTRAORDINARIO
Daina Pupkeviciate

PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA MATERIALIDAD DE LA
BURBUJA
Hebe Garibay y Luis Fernando Serna Covarrubias

ENSAYO DE METABOLISMO DIALECTICO.
DE LA AUTONOMIA BIOLOGICA AL METABOLISMO SOCIAL DEL
CAPITAL

Facundo Nahuel Martin

NOTAS SOBRE LA MATERIA DEL PUEBLO EN PIER PAOLO
PASOLINI
Natalia Taccetta

UN MATERIALISMO POR INVENTAR.

ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERON
por Gabi Balcarcey Juliana Robles de la Pava

Resenas

14

24

46

80

106

130



EDITORIAL

Si algo nos han ensefiado la historia de la filosofia y de las
précticas estéticas es que el materialismo es siempre mdltiple. La
exigencia es, entonces, desplazar primero el singular
“materialismo” por la forma plural “materialismos”. Este nimero
de la revista Estudios Posthumanos — Materialismos expone
precisamente esa pluralidad, donde lo que converge es la
importancia de explorar perspectivas postantropocéntricas que nos
permitan considerar otras escalas y sensibilidades ofrecidas por un
repertorio de asuntos acuciantes para la reflexiéon en estos tiempos
que corren.

En su Terminologia Filosdfica, Theodor W. Adorno sefialaba de
manera enfdtica la divergencia que atravesaba lo que se
denominaba materialismo. Desde el fisicalismo antiguo, hasta el
modelo del pensamiento tedrico fisico moderno, pasando por el
materialismo dialéctico marxista —que no ha dejado de suscitar
lecturas—, este ntimero, sin duda, tampoco es la excepcién.

Las concepciones de Adorno, formuladas a principios de la
década de 1960, se contintian hasta nuestros dias, aunque muchas
otras inflexiones han irrumpido en el universo de los materialismos.
Uno de los ejes centrales de estas discusiones pasa por considerar la
agentividad de la materia, ampliamente descrita por autorxs en lo
que se ha denominado “nuevos materialismos”. Desde las agendas
académicas del Norte Global, estas perspectivas han generado un
impulso transformador, no solo en los dmbitos ético, politico,
ontolégico y epistemoldgico, sino también en la estética y la teoria
del arte.

Uno de los aportes centrales de estas perspectivas ha sido
repensar la materia como multiplicidad, tramada en una intra-
actividad dindmica. Esta forma de concebir la materia ha dado un
nuevo cariz a las tradiciones materialistas, poniendo el foco en la



corporeidad y la capacidad de distintas formas de existencia
material.

Desde América del Sur, la relevancia de los materialismos
salta a la vista: no solo en las tradiciones del materialismo marxiano,
sino también en las lecturas de los materialismos posthumanos, que
han desatado incontables modos de leer, interpretar y relacionarse
con el universo de materiales estéticos.

La nocién de imaginacién material propuesta por Andrea Soto
Calderén y articulada a través de una geografia mixturada como la
de América Latina, da cuenta de que los materialismos pueden
decirse de multiples formas y, aunque herederxs de una tradicién,
su valor reside en generar vinculos y amistades conceptuales
insospechadas. En un ir y venir por territorios conceptuales y
expresivos, las formas en que los materialismos se encarnan en
nuestro presente exceden cualquier clasificacion.

Terry Eagleton lo sefiala con cierto recelo respecto al
materialismo vitalista de filosoffas como las de Epicuro, Nietzsche,
Bergson y Deleuze, asi como de sus herencias en lo que él denomina
el “cardcter pseudometafisico” de los nuevos materialismos, y del
exceso o resto derridiano que resuena con estas orientaciones. En
contraste con esta mirada, diversas propuestas regionales han
sefialado cdmo estas herencias resultan fundamentales para pensar,
desde una perspectiva situada, nuevos y otros problemas que
configuran las inflexiones criticas del siglo XXI. Vale la pena
destacar el papel central que han tenido los Cuadernos Materialistas
de la Colectiva Materia en Argentina, asi como el trabajo Pds-
humano, novos materialismos e linguagem de Atilio Butturi Junior,
Marcelo Buzato y Nathalia Muller Camozzato, en Brasil. A ellos se
suman muchos otros dossiers y publicaciones que han contribuido
de manera excepcional a repensar la materia, los materialismos y la
materialidad en nuestros escenarios latinoamericanos.

Los trabajos aqui reunidos nos invitan a recorrer multiples
geografias —fisicas, conceptuales y poéticas— que se entrelazan en
sus exploraciones.



La traduccién del texto de Daina Pupkevicitteé, “Sintonia, o
reconocer lo que no parece extraordinario”, nos introduce en una
experiencia sonora en la que tanto se canta como se escribe. Como
ejercicio poético esta contribucion con su paisaje sonoro nos traslada
al sur de Estonia, a los pantanos nevados que confrontan la
fragilidad material de los cuerpos humanos con la de los cuerpos
efimeros de los copos de nieve. En un gesto de atencién y de
sintonizacién (attunement) con la biota terrestre, el trabajo de
Pupkeviditate nos conduce hacia la materialidad vital del hipermar
que se extiende bajo la tierra. Una narracién performadtica que nos
abre a un paisaje de lo material lleno de interrelaciones, lo que la
autora denomina “enredos masivos”, e interdependencias entre
mundos vitales. Allf, la sonoridad, el viento, el esfagno y el resto de
los seres del pantano habilitan una historia distinta de aquella
marcada por la transformacién y conversién violenta de estos
territorios htimedos en tierras agricolas y espacios para la
habitabilidad humana.

Con un impetu similar al de atender a ese mundo material
que se teje en las superficies fragiles del aire y del agua, el trabajo
de Luis Serna y Hebe Garibay, “Plop, plop, plop: hacia una
materialidad de la burbuja”, nos conduce por una accién
especulativa —entendida no solo como una actitud cognitiva, sino
sobre todo como una forma de involucramiento cony a través de un
medio— en torno a ese objeto redondo y efimero con membrana que
llamamos burbuja. Su propuesta se centra en repensar un
fundamento material de la filosofia —el aire y su limite eldstico- para
mostrar como la ecologia vibrante de la burbuja abre la posibilidad
de concebir al ser humano no como limite, sino como un elemento
mads dentro de lo que Ixs autorxs denominan “un mundo aéreo”: el
planeta Tierra entendido como un ambiente lleno de aire.

En “Ensayo de metabolismo dialéctico. De la autonomia
biolégica al metabolismo social del capital” se plantea un vinculo
dindmico con el continuum naturaleza/cultura sefialado por
diversas corrientes contemporédneas de los materialismos. En este
trabajo su autor, Facundo Martin, analiza la nocién de metabolismo
del marxismo ecoldgico como materialismo corporal, lo que permite
considerar conjuntamente el proceso la acumulacién de capital y las

10



condiciones biofisicas de reproduccién de la sociabilidad humana.
Uno de los puntos centrales de este trabajo se encuentra en el énfasis
puesto en la interconexién entre los fenémenos histérico-naturales
y lo que el autor denomina “las fronteras planetarias en
disrupcién”. De este modo, Martin lleva sus diversos argumentos
hacia un cuestionamiento de la jerarquia ontolégica en el espacio
16gico de la vida.

Desde una perspectiva situada en las herencias del
materialismo histdrico, el articulo de Natalia Taccetta “Notas sobre
la materia del pueblo en Pier Paolo Passolini” indaga a través de la
obra del artista su desobediencia artistica y politica, asi como
también su libertad sexual en la defensa de un empirismo herético
del cuerpo lumpen, marginal y su materialidad. Este trabajo nos
conduce por un ejercicio politico radical frente a un fascismo que,
en los escenarios mds contemporaneos, vuelve a estremecernos.
Centrada en la materia de la politica en Pasolini, Taccetta revela
cdmo esta se presenta como un “sustrato evanescente”, diluido en
el aire y desvanecido al tacto, como las alas de una mariposa. En ese
espacio, la imagen emerge como un elemento central: una forma
posible de refrendar cierto agenciamiento histérico y de repensar la
condicién imaginaria del hacer politico.

En una conexién insospechada, como suele ocurrir con las
perspectivas materialistas, este nimero de la revista cierra con una
entrevista a Andrea Soto Calderén titulada “Un materialismo por
inventar”. En la conversacién, Soto Calderén subraya la
importancia de pensar juntxs frente a un paisaje oclusivo que
estandariza nuestra sensibilidad y formas de pensamiento. En una
potente articulacién entre materialidad e imaginacién, la autora
propone distintos modos de repensar la creatividad, la critica y la
politica en los regimenes sensibles.

Orientando su reflexién hacia un sentido de futuro, siempre
atenta a las herencias y a las condiciones materiales de vida, esta
entrevista nos invita a wubicarnos en el gerundio de los
materialismos: no como una discusién clausurada o sancionada,
sino como algo que se realiza constantemente, que abre nuestros
sentidos para interrogar el presente, para afectar y ser afectadxs, y

11



para interrumpir los sentidos instituidos que buscan detener la
vitalidad de las multiples formas de existencia.

Juliana Robles de la Pava y Gabi Balcarce

Diciembre de 2025

12



ArTicutos



SINTONIA, O RECONOCER LO QUE NO
PARECE EXTRAORDINARIO'

Daina Pupkevicitite
Universidad de Tartu

! Este texto fue originalmente publicado en inglés en el volumen online State of
The Art — Elements for Critical Thinking and Doing (2023), editado por Erich
Berger, Mari Keski-Korsu, Marietta Radomska, Line Thastum y Ixs autorxs. Fue
producido por Bioart Society. Agradecemos a la autora y a Ixs editorxs de este
volumen por los permisos para traducir y publicar la version en espafiol. N. de la
T: Esta versién en espafiol mantiene las cursivas y maytsculas (entre otras marcas
tipograficas) de la autora.

* Es artista y trabaja con sonido, arte performativo, video y texto. También es
docente, investigadora, curadora y mediadora en el campo de la antropologia
ambiental. Su préctica artistica es el resultado de un didlogo transdisciplinario
continuo. Se interesa por las percepciones y respuestas auditivas y corporales
frente al desastre, la pérdida y la ruptura; por los estados de ser y los estados de
devenir; por las relaciones y la convivencia compartida; y por las relaciones
humanas y no humanas que atraviesan el tiempo y el espacio. Posee una maestria
en Antropologifa Social (Universidad Vytautas Magnus, Lituania), es graduada en
estudios audiovisuales (Escuela profesional Scuola APM di Saluzzo, Italia) y tiene
una licenciatura en Filologfa Lituana e Italiana (Universidad de Vilnius, Lituania).
Actualmente trabaja en su proyecto doctoral en la Universidad de Tartu, Estonia.

14



Daina Pupkeviciiité

INSTRUCCIONES

Este texto tiene un paisaje sonoro asociado. Puedes elegir entre
leer primero el texto y escuchar el paisaje sonoro después, o bien
poner el sonido desde el principio y leer mientras la musica
acompaia de fondo.

“Queria tanto verte”, dice una de las canciones que compuse
este otofio. “Queria tanto verte”, repito una y otra vez, confesando
con cautela que “no queria venir en mi forma humana”. Canto ante
un publico en una sala oscura, la oscuridad protegiéndome del
miedo a exponer lo intimo. No escucho ni veo a las demds personas
presentes en el espacio. Sin embargo, estoy segura de que estan allf
y (creo) que puedo sentir la energia que compartimos.

El reverb (reverberacion) y el delay (retardo) estdn ajustados
para que la voz llene el lugar, rebotando de un lado a otro en una
configuracién cuasi cuadrafénica, creando wuna ilusiéon de
movimiento durante la fase de liberacién. Poco a poco, el tono se
desplaza, la voz humana se desgasta a medida que avanza, dejando
tras de sf una estela turbia, lentamente devorada por largas pausas.
Solo quedan destellos.

“Queria tanto verte”, digo ahora sin sonido al azul
blanquecino frente a mi y sobre mi: mis ojos descansan en la nieve,
intacta, cubriendo un pantano en el Sur de Estonia.

Las leyes fisicas establecen que, para ver algo, necesitamos un
objeto, un ojo que mire, un cerebro y una fuente de luz. Aqui hay
casi demasiada luz como para distinguir las formas. Estoy aqui
porque quiero comprender el pasado transformador, la catdstrofe
del ahora y el futuro probable, y creo que el pantano puede
ayudarme. El pantano estd aqui, aunque no pueda verlo. Estd alli

15



Sinfonia, o reconocer lo que no parece extraordinario

junto —o a pesar de— una historia de précticas de ruina:® otro
horizonte mds perturbado y fragilizado.

(Cémo encontraré eso que busco simplemente mirando la
nieve que cubre el paisaje del pantano? Esto -me parece— es un
ejercicio destinado a estirar los musculos que utilizo para procesar
lo abstracto. ;Cudles son las herramientas que deberia emplear para
hacer incisiones lo bastante profundas como para extraer huellas del
tiempo, pero a la vez finas y precisas para no causar un dafio
adicional?

(Qué clase de luz debe ser la que golpee a los objetos —
algunos ahora apenas un destello del pasado— dentro de un paisaje
de miles de afios? ;Qué es lo que espero que resurja de entre capas
y capas de nieve, de Sphagnum (esfagno), de materia en
descomposicién, de materia ya descompuesta, descendiendo hasta
lo més hondo de los estratos?

En las culturas occidentales, la vista ha dominado durante
mucho tiempo la jerarquia de los sentidos. “TENDRIAS QUE
VERLO PARA CREERLQ”, dice el dicho, desacreditando todos los
datos menos visibles —e invisibles— del mundo en el que habitamos.
“NO CREAS TODO LO QUE OYES”, confirma otro.

Los copos frescos de nieve reflejan la luz; fijo mi mirada en el
horizonte. Translacidos, los copos me devuelven mi mirada.

La nieve hace que el sendero de madera esté resbaladizo; salgo
de él. Me arrodillo en la masa de nieve y me inclino para un primer
plano extremo. Puedo distinguir las formas: un ritmo ordenado de
cristales de hielo, cada uno con sus seis brazos abiertos en un

> Me encontré por primera vez con el concepto de la ruina en los textos de Yael
Navaro-Yashin, y siento que, de manera similar, las practicas de ruina o de
creacién de ruina (capitalista) y los paisajes del abandono resuenan en los textos
de Anna Tsing. Véase Navaro-Yashin 2009; Navaro-Yashin 2012; asi como Tsing
2019.

16



Daina Pupkeviciiité

abrazo. Ese abrazo me absorbe, pierdo el equilibrio y caigo de cara
en la nieve.

Inquietada, lanzo los brazos para incorporarme en cuestion de
un segundo, creo. Mi corazén late con fuerza mientras miro a mi
alrededor, cohibida, solo para saber si habia otros animales
humanos que presenciaran mi caida. Me reconforta la compafiia de
los escasos abedules cercanos: solo estamos nosotros, la nieve y el
Hipermar que se extiende bajo nosotros.

Me encanta el sonido de Hipermar: el sonido que imagino que
produce tanto como el sonido de esta palabra de tres silabas. La
primera de las tres la pronuncio exhalando una cantidad innecesaria
de aire, como para hacer espacio al mar que viene después, con un
suspiro sin aliento [S/:]. Una ola engulle una orilla.

El concepto de Hipermar fue propuesto originalmente por los
paleont6logos Mark y Dianna McMenamins como una hipétesis
para explicar la aparicién de la vida en tierra firme, asi como la
emergencia casi simultdnea de los reinos vegetal y animal. Los
McMenamins conectan toda la biota terrestre en un sistema
complejo de organismos que, al salir del mar, metaférica y
literalmente, llevaban “el mar dentro” (McMenamin y McMenamin
1994: 5), conservando el agua en su interior para sobrevivir en
ambientes dridos.

El Hipermar consiste en “todos los organismos eucariotas en
tierra y sus simbiontes” (McMenamin 2019: 265), que contribuyen
activamente a dirigir “un flujo de fluidos ricos en nutrients” o que
mantienen relaciones simbidticas con los organismos que lo hacen
(McMenamin y McMenamin 1994: 4). Los McMenamins describen
el paso del mar a la tierra como una colonizacién de dos ambientes:
no solo era la superficie terrestre la que debia ser colonizada, sino
también “el entorno del Hipermar formado por los tejidos y fluidos
corporales de plantas, animales y hongos que a su vez colonizaron
la tierra” (McMenamin y McMenamin 1994: 19).

17



Sinfonia, o reconocer lo que no parece extraordinario

Los habitantes del Hipermar estdn entrelazados, son
dialégicos, interdependientes, simbidticos, parasitarios. Algunos
desarrollaron la capacidad de circular nutrientes entre los reinos,
otros adquirieron habilidades para colaborar, y algunos se
adaptaron para prosperar dentro de los fluidos corporales de otros.
Cuerpos que se alimentan de cuerpos dentro de otros cuerpos es
solo una de las muchas formas en que se manifiestan estas
intimidades.

Bajo las gotas de agua congeladas que conforman la manta
blanca de espejos a mi alrededor, vibra el Hipermar. Cada uno de
estos diminutos cristales translicidos sobre él es una variaciéon de
las moléculas de agua en un baile salvaje con los elementos. Aqui —
a mi alrededor y también dentro de mi- el mar sélido y el Hipermar
colisionan para formar un océano de vidas. Extiende mi campo
visual, se expande a través del tiempo de una manera que no soy
capaz de comprender, conecta raices, miembros y cuerpos mediante
redes de intercambio de fluidos, gases e impulsos, formando
ensamblajes vivos heterogéneos de cuidado y apoyo.

El concepto de Hipermar no logré ganar adeptos en los afios
noventa; sin embargo, recientemente, reconfigurado, reaparecié
dentro del pensamiento hidro-feminista posthumanista (véase
Neimanis 2017: 121-126) y en los estudios sobre movilidad
(Sutherland 2022; Peters y Steinberg 2019). En este dltimo campo, el
concepto se utiliza para promover enfoques descolonizadores
adecuados en el pensamiento sobre el océano y la movilidad
ocednica. El Hipermar se emplea como una herramienta conceptual
para contrastar los conceptos occidentales delimitados de tierras
(nacionales) y fronteras, proponiendo la posibilidad de imaginar
mundos sin fronteras.

Hipermar —una imagen, un concepto, un paradigma— puede,
de hecho, resultar fructifero. Ayuda a dar cuenta de una

18



Daina Pupkeviciiité

construccién de mundo —-worlding—* basada en enredos masivos e
interdependencias, en lugar de un mundo fragmentado por
categorias divisorias y mundos vitales con fronteras. “Con
fronteras” es una version falsificada de la realidad vivida por los
habitantes del Hipermar.

Curiosa por la intimidad entre especies, escucho el Hipermar
que hay debajo para oir el flujo de nutrientes a través de los caminos
micorrizicos. Sin embargo, me mantengo de pie observando,
incapaz de sintonizar y reconocer que soy parte, y no algo externo,
de todo ello. Sintonizar con los murmullos mds intimos se convierte
en un ejercicio complejo que implica ver con el ojo interno, escuchar
con el oido interno, concentrarse para rastrear movimientos
imperceptibles, todo mientras ignoro el frio que muerde mi piel
expuesta.

El blanco frente a mi abre un espacio: relaja la mirada y deja
que los contornos se difuminen, desplegando otras sensibilidades
internas y extendiéndolas hacia afuera para percibir mds alld del
cuerpo. Tal es mi desconexién con este Hipermar —yo, el esfagno y
una mirfada de otros co-constituyentes dentro, alrededor y sobre
este pantano— que se siente como un nuevo lenguaje que empiezo a
aprender. Este no involucra préctica fonética, sino mds bien el
aprendizaje de un vocabulario de minimos movimientos internos
que re-sincronizan el flujo sanguineo con los flujos de la biota de la
que he olvidado formar parte.

Ansio re-sintonizar mi sensibilidad con un mundo en el que
ver solo funciona si alcanza mds alld de las cualidades 6pticas y del
intercambio entre luz, forma e impulso eléctrico, por simplificarlo al
extremo. Este mundo mds alld de la mirada y el texto no me es

4 Utilizo el término WORLDING en el sentido de construccién del mundo,
implicando un proceso que se moldea activamente, vibrante, en constante
surgimiento y relacional. Una excelente sintesis sobre este término ha sido
realizada por Helen Palmer y Vicky Hunter en el New Materialism Almanac,
véase en linea aqui: https:/ /newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html

19



Sinfonia, o reconocer lo que no parece extraordinario

inmediatamente accesible. La sensibilidad hacia él fue cerrada y
bloqueada siglos atrds, tanto para mi como para otros como yo,
delimitada dentro del marco de pensamiento basado en divisiones.
Venimos en forma humana y nos permitimos ser instruidos en que
existe la tierra, que se encuentra con el mar, y que ti y yo somos
diferentes.

En este lugar en particular, siglos de intrusiones violentas que
drenaron el pantano y lo transformaron en tierras agricolas,
pastizales, distritos urbanos y otros sitios de trdnsito y habitabilidad
humana han embotado la sensibilidad de las antenas que nos
permiten reconocer a nuestros semejantes.

Anhelo aprender a reconocer a sus parientes en todas sus
formas, figuras y funciones. No hay inmediatez en el proceso: se
necesita tiempo para reunir migas de informacién y relacionarlas
para comprender el peso de las expansiones, invasiones y
violencias. Requiere paciencia reconstruir la imagen en la que los
continentes no estdn divididos por rios y mares, sino conectados
mediante el océano mundial, tanto liquido como sélido, como nube
y como lluvia. Los textos son un comienzo, si, pero luego deben ser
trascendidos por otros tipos de formas trans-textuales,” que vayan
mads alld del lenguaje, de las sensaciones, alcanzando incluso mas
alla.

¢Podria un paradigma en el que la convivencia de todas las
especies terrestres, incluso aquellas invisibles al ojo humano por su
tamafio o escondidas dentro de las cavidades de diversos cuerpos,
ayudar a construir un enredo (mds) compasivo entre los humanos y
toda forma de vida? El pantano, el océano, el Hipermar me
recuerdan que yo (y nosotros) somos® solo uno (algunos) entre la

> Un ejemplo puede ser el de la exploracién del océano que se expande a lo largo
de los siglos, desde las invasiones hasta la actualidad, y de trabajo con
herramientas distintas al lenguaje y al texto, son los mapas de Feral Atlas,
disponibles en linea: feralatlas.supdigital.org (Tsing, et al. 2020).

¢ O, més bien, ;somos nosotros —yo y mis afines, pardsitos, bacterias, hongos?

20



Daina Pupkeviciiité

plétora de especies en esta red viva que constituye el planeta. En
este paradigma, la voz humana decae, desvaneciéndose sin dejar
rastro tras de si. Los cristales de nieve reverberan la luz, rebotando
de un lado a otro, arrullados por el viento.

Traduccién: Juliana Robles de la Pava

Bibliografia:

Ilomets, M. (2017): “Estonia”, en Joosten, H., Tannenberger, F., y
Moen, A., Mires and Peatlands of Europe, Stuttgart, Schweizenbart
Science Publishers, pp. 360-71.

McMenamin, M. A. S. (2019): “The Hypertopia Option” en

Environment and Ecology Research 7, N° 5, pp. 265-70.
http:/ /doi.org/10.13189/eer.2019.070501

McMenamin, M. y McMenamin, D. (1994): Hypersea: Life on Land,
New York & Chichester, West Sussex, Columbia University Press.

Navaro-Yashin, Y. (2009): “Affective Spaces, Melancholic Objects:
Ruination and the Production of Anthropological Knowledge”, en

Journal of the Royal Anthropological Institute N° 15, pp. 1-18.

Navaro-Yashin, Y. (2012): The Make-Believe Space. Affective Geography
in a Postwar Polity, Durham and London, Duke University Press.

Neimanis, A. (2017), Bodies of Water. Posthumanist Feminist
Phenomenology. Environmental Cultures, London/ New York,
Bloomsbury Academic.

Palmer, H. y Hunter V. (2018), en “Worlding”, Consultado 02-05-
2023, s/p. disponible:
https:/ /newmaterialism.eu/almanac/w/worlding.html

21



Sinfonia, o reconocer lo que no parece extraordinario

Peters, K., y Steinberg, P (2019): “The Ocean in Excess: Toward a

More-than-Wet Ontology”, en: Dialogues in Human Geography 9, N°
3, pp- 293-307. http:/ / doi.org/10.1177 /2043820619872886

Sutherland, C. (2022): “All at Sea? Using Seaborne Mobilities to
Decolonialise National Narratives in Maritime Museums” en
Mobilities 17, Ne 3, pp- 382-96.
doi.org/10.1080/17450101.2021.1945422.

Tsing, A. (2019): “The Buck, the Bull, and the Dream of the Stag:
Some Unexpected Weeds of the Anthropocene”, en Lounela, A.,
Berglund, E., y Kallinen, T. (eds.), Dwelling in Political Landscapes.
Contemporary  Anthropological — Perspectives, Studia  Fennica
Ethnologica, Helsinki, Finnish Literature Society, disponible en:
doi.org/10.21435/sfa.4.

Tsing, A., Deger, J. Keleman Saxena, A. y Zhou, F., (eds.). (2020): Feral
Atlas, Stanford University Press, Consultado 02-05-2023, disponible en:
doi.org/10.21627/2020fa.

22






PLOP, PLOP, PLOP: HACIA UNA
MATERIALIDAD DE LA BURBUJA

Pop, POP, POP: TOWARD A BUBBLE
MATERIALITY

Hebe Garibay -UAM!
Luis Fernando Serna Covarrubias - UNAM?

Resumen:

Este texto tiene como objetivo la reflexion sobre la idea de la
burbuja como categoria de lo mutable y lo continuo. A partir del
concepto pnefima como algo que no es tnicamente un elemento
humano. Se elabora una lectura materialista del pneiima para poner
en crisis sus nociones humanistas: pneiima como ecologfa.

El concepto de burbuja deviene un objeto que desplaza la
atencion desde lo estrictamente humano hacia una contemplacién

'es Licenciada en Historia del arte por el Centro de Cultura Casa Lamm y Maestra
en Humanidades y Ciencias Sociales, especializada en “Teorias Criticas” por la
Universidad Auténoma Metropolitana (UAM). Sus intereses van sobre las
relaciones “materiales vaporosas” que se entrelazan con la ficciéon. Correo
electrénico: hebegaribay@gmail.com

% es candidato a doctor en Filosoffa por la Universidad Nacional Auténoma de
México (UNAM), donde desarrolla una investigaciéon sobre la (fa)ontologia
derridiana. Maestro en Filosofia por la Universidad de Paris 8 y Licenciado en
Lengua y Literaturas Hispanicas por la UNAM. Sus temas de investigacién son
la ontologia contempordnea, la materialidad de las corporalidades y la filosoffa
heredera de la deconstruccién. Correo electrénico: serna.loui@gmail.com

Recibido 28-07-2025 — Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 24-45 —
Aceptado 02-10-2025

24



Garibay y Serna Covarrubias

vital. Las burbujas —en sus diversas manifestaciones— se revelan
como formas de conocimiento sensible, en las que se inscriben
relaciones porosas que desdibujan los limites entre cuerpos y
entornos.

Palabras clave: burbuja — redondez — pnefima — vitalidad

Abstract:

This text seeks to engage in a critical reflection on the notion of
the bubble as a conceptual category encompassing mutability and
continuity. Grounded in the concept of pnefima —understood not
solely as a human- it advances a materialist interpretation of pneilma
that challenges its traditional humanist frameworks, framing it
instead as an ecology.

Within this framework, the concept of the bubble emerges as a
central object of inquiry, redirecting attention from a strictly
anthropocentric  perspective toward a broader vitalist
contemplation. In their manifold manifestations, bubbles reveal
themselves as modes of sensuous knowledge, embodying porous
relationalities that destabilize and dissolve rigid boundaries
between bodies and their environments.

Key words: bubble — roundness — pneiima — vitalism

25



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

o¢ 5 Tedo,
a,
Q
NS 2
JL

ue
9O fogg

=~
©
©
)
(o]
Y
<
. X
7 I

(Gaston Bachelard, Poética del espacio)

0. ;DONDE COMIENZA UNA BURBUJA?

Mas alld de su forma esférica y de su fugacidad visual, las
burbujas arrojan a pensar en las relaciones geométricas que
habitamos, algo que podria llamarse «la perspectiva redonda de las
cosas». Tal redondez es una ilusion: un ideal teérico que tiene como
premisa la esfera, una de las figuras que ha amparado el
pensamiento binomial: dentro/fuera, interior / exterior,
arriba/ abajo, materialidad /inmaterialidad. Parece que la esfera da
cuerpo al pensamiento, pues lo ordena de tal modo a que todo cabe
dentro de ella.

La frontera curva que define a la esfera encarna una tensiéon
estructural: lo que divide también conecta; lo que encierra también
preserva. Esta ambigiiedad no es sélo conceptual, sino material. La
estabilidad puede verse comprometida, de modo que es posible
perturbar, en dos sentidos, a la esfera. La primera, seria exterior. De
esta se tienen diversos ejemplos: meteoritos que ponen en riesgo a
la Tierra, el dedo que puede transformar una esfera perfecta de
plastilina, o el golpe fatal a la cdscara de algin huevo. Las hay
ademds internas, como la explosién de las burbujas de agua a causa
de calor, la implosién de las estrellas hasta convertirse en agujeros
negros o sobreinflar un chicle con aliento hasta reventarlo.

26



Garibay y Serna Covarrubias

Junto a estas influencias externas, existe una amenaza menos
visible pero igualmente inevitable: la perturbacién interna. Aunque
fatal, el peligro de hacer estallar a la esfera desde el interior ha sido
pocas veces trabajado. Si tomamos la idea de que el pensamiento —
y la existencia— es una esfera, la explosiéon desde el interior se
tratarfa de una auto-mutilacién, parecida a las enfermedades
autoinmunitarias. El pensamiento, se dice, no puede ser el enemigo
del pensamiento.

Las condiciones de posibilidad de la burbuja son dos: su
superficie y el aire en su interior. El soplo que le infla puede tener
un origen humano, animal o natural; por lo que aqui no interesa
quién sopla al interior de la burbuja, sino mds bien gué se sopla.* A
pesar de los diferentes nombres que se le puede dar —aliento,
pnetima, aire, viento—, lo que se encuentra al interior de la burbuja es
aéreo.

En cuanto a la superficie de la burbuja, las materialidades son
diversas. Cuando es producida por humanos, la materialidad mds
comun es el jabén. Sin embargo, encontramos otros tipos de
burbujas en la naturaleza: la espuma del mar, el agua hirviendo e,
incluso, burbujas de baba en algunos animales. La superficie de
estas burbujas tiene en comun tres caracteristicas: la transparencia,
una aparente redondez y una fluidez acudtica (el pleonasmo, en este
caso, es importante).

La diferencia de la burbuja con otro tipo de objetos redondos
y llenos de aire estd, entonces, en la membrana que rodea a la
burbuja. Los globos, por ejemplo, son pldsticos y su desaparicién no

’ Se pretende que el desplazamiento del quién al qué tenga una repercusion
ontolégica, lo que quiere decir que se pensard en nociones fuera de un sujeto
sustancial. Asi, la importancia no estd en que sea un humano quien sople a la
burbuja, sino la materialidad que se encuentra al interior. El paso de una
subjetividad humana a una materia vibrante no tiene, entonces, repercusiones
jerarquicas, sino al contrario: pensar en una materialidad ecoldgica de la burbuja
establece en el qué un campo semdntico mds hospitalario.

27



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

es radical, pues en lugar de una diseminacién en particulas
imperceptibles, el resto del globo no desaparece. El chicle es algo
similar, pues, aunque se puede soplar aire para que se forme una
membrana esférica en la boca, el chicle se ingiere de nuevo y
termina, casi siempre, en la basura o en el estémago. Por udltimo,
tenemos superficies cuasi-esféricas como las del huevo o la placenta
materna, las cuales no sélo resguardan aire al interior, sino también
liquidos.* Mientras un globo deja restos y un huevo conserva su
cdscara tras romperse, la burbuja se fuga.

1. MANTENIMIENTO DE UNA BURBUJA

La burbuja condensa multiples dualidades con particular
claridad, quiza porque la tensién no solo se manifiesta en su forma,
sino que estd inscrita en la materialidad que la compone —aire,
aliento, agua, jabén—. En cada burbuja se revela una vitalidad que
no es meramente fisica, sino casi sensible. Mds que objetos, las
burbujas son sucesos. Emergencias materiales que encarnan
relaciones: el soplo que las infla, la tensién superficial que las
contiene, la gravedad que las arrastra o el viento que las dispersa.

De cierta forma, la burbuja es una metédfora de la existencia
misma: una forma que requiere un esfuerzo constante para
sostenerse. Su esencia se manifiesta en una superficie visible,
transparente y fragil, un umbral que convoca la paradoja de aquello
que se mantiene solo a través de lo que lo amenaza. Asf, la burbuja

* Con esta referencia nos deslindamos de la manera en que Peter Sloterdijk piensa
en las burbujas, sobre todo en su texto Esferas I. Burbujas. Sloterdijk ve a las
burbujas como una metéfora ética para pensar en la vida como una “formacién
de esferas” que parte de una individualidad, para pasar a ser una red de burbujas
parecida a la espuma — de ahi que el dltimo tomo de Esferas tenga como titulo
Espuma. Asi, aunque la filosoffa de Sloterdijk se pueda pensar como una geometria
vital (Sloterdijk, 1998:43), el tema de lo “vital” es distinto en esta investigacion.
Mientras que en Sloterdijk la esfera es sobre todo humana, en propuestas como la
de Jane Bennet, esto no es asi.

28



Garibay y Serna Covarrubias

desafia la nocion de sustancia fija o permanente, acercindose mads a
la idea del evento que se despliega y se deshace al ritmo de las
fuerzas que lo atraviesan. El mundo abierto> —de una burbuja— no
tiene fronteras, ni interiores ni exteriores, solo idas y venidas. Su
transparencia es, paraddjicamente, una forma de hacer visible lo
invisible. Su manifestacién sutil hace de cada burbuja una piel
oscilante que no divide, sino que conecta. Esto describe un estado
liminar, poroso y de frontera: zonas de transito que vibran y se dejan
afectar por lo que las rodea.

La tension inherente a la burbuja se despliega a través de
escalas y formas de vida, lo que revela su papel estructural en la
organizacién del mundo. Desde las vesiculas celulares que regulan
el intercambio molecular en los organismos, hasta las atmosferas
que rodean a los planetas. Entre estos extremos, aparecen burbujas
vegetales, animales, tecnoldgicas y atmosféricas, todas definidas
por el mismo principio: ser limites mdviles que establecen una
distincién provisional entre un adentro y un afuera. En todos los
casos, la burbuja no se sostiene aisladamente, sino que su
mantenimiento es un acto relacional, siempre dependiente de un
entorno que la afecta y la sostiene.

Los seres humanos también somos burbujas, cuerpos inflados
por el aliento, tejidos por membranas porosas, sostenidos por
equilibrios precarios. Los seres no se relacionan como formas
cerradas, sino inmersas en los flujos del medio, por ejemplo, el
proceso de respiracién, es una transaccién de aire vital (Ingold,
2007:115), que ilustra cémo el cuerpo es una configuracién abierta,
afectada y afectable, que al respirar y transpirar intercambia
continuamente con el mundo. La piel humana, como la de la
burbuja, es un limite que no separa, sino que media.

5 Tim Ingold usa el término mundo abierto para describir entornos dindmicos,
donde las cosas no son objetos fijos, sino que se definen por sus relaciones y
procesos.

29



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

Otros intercambios entre cuerpos inflados son observables en
la técnica del vidrio soplado, donde una burbuja se fija en el tiempo
al insuflar aire en una masa de vidrio fundido, creando una cavidad
que conserva y da forma al aliento. Lo que normalmente serfa una
burbuja pasajera, se convierte aqui en una estructura duradera. Este
tipo de burbuja petrificada conserva su forma y volumen, y
evidencia una relacién: la interaccién entre materia, aliento y aire.
La fragilidad se transforma en solidez, el equilibrio inestable cede
paso a un estado cristalizado y la forma se fija, impregnada con la
memoria del gesto que la sostuvo, del aliento que le dio origen.

2. VITALIDAD INTERIOR DE LA BURBUJA

No hay vida sin aire. Aunque la premisa parece 16gica, el aire
ha sido marginalizado de las reflexiones filoséficas, no obstante, se
trata de un elemento vital. En el mismo tono que Luce Irigaray, cabe
preguntarse ;por qué Descartes no pensé en un “respiro, luego
soy”?¢ La tendencia de la filosofia a la abstraccién conceptual, ha

¢ Hay que pensar, por ejemplo, en la critica que hace Luce Irigaray de la filosofia
de Martin Heidegger en su texto L'oublie de I’air chez Martin Heidegger [El olvido del
aire en Martin Heidegger]. En él, Irigaray elabora una critica a la analitica del ser,
pues a pesar de que pretende hacer una deconstruccién [Destruktion] de una
ontologia que no pone en cuestién al ente del ser, en ella no hay un
cuestionamiento por la materialidad. Asi, Irigaray parte del aire para
preguntarse, ;cémo pretende Heidegger pensar en una subjetividad y su finitud
sin hablar del aire?. Escribe: “el aire estd en el fundamento sin fondo de la
metafisica, que viene a abismarla parte por parte. A difuminarla por todas partes.
A hacer siempre elusivas y expansivas, comprensibles, eldsticas... sus
propiedades” [Rappeler que l'air est au fondement sans fond de la métaphysique
revient a l'abimer de part en part. A la flouer de partout. A rendre toujours
fuyantes et expansibles, compressibles, élastiques... ses propriétés] (Irigaray,
1983:13). Irigaray propone, asi, una mirada materialista de la subjetividad que va
mads alld de la carne como fundamento de la corporalidad. El aire es un elemento
que aparentemente se encuentra en el exterior de todo elemento. Sin embargo,
como se verd con las nociones fisiolégicas aristotélicas, el aire también se
encuentra en el interior de las subjetividades vivas en forma de pneiima. Asi, el
aire se puede pensar como un elemento material que, ademds, rompe con el
binomio interior/exterior.

30



Garibay y Serna Covarrubias

llevado a dejar de lado los elementos materiales que permiten la
creacion y la persistencia de la vida: no hay vida sin materia, ain y
cuando ésta parezca incorpdrea, como el aire.

Bajo este esquema, la burbuja es un objeto—concepto que aisla
el aire. Solo en apariencia, la burbuja contiene dos elementos: la
membrana y el aire. Para diferenciar las dos materialidades aéreas
de la burbuja (del interior y del exterior), se plantea un binomio
conceptual: aliento/aire o vaho/viento. Tanto aliento como vaho
resultan derrames que, en apariencia, son solamente humanos o
exclusivos de los mamiferos. Para desplazar estas categorias, se
puede recurrir a las palabras de Aristételes para referirse al aire: drjp
(aér) y mvevpa (pneima). La traduccion al espafiol de drjp es sencilla,
pues se trata del aire tal y como lo conocemos; es decir, como un
elemento de la naturaleza, junto con el fuego, el agua y la tierra;
nvevua, al contrario, es de dificil traduccién, pues se trata de un aire
caliente con carga vital, por lo que pneilma se ha traducido como
“aliento vital”, “respiraciéon”, “viento”.

La burbuja es una especie de materializacién de la diferencia
entre ambos tipos de aire. En las representaciones artisticas mads
tradicionales —por ejemplo, en el grabado de Chardin titulado Les
bouteilles de savon—es un humano quien exhala para inflar la burbuja,
por lo que el aire contenido en la burbuja es pneiimatico, en la medida
en que aquel que “sopla” deja parte de su aliento. Esta accién tiene
varias repercusiones simbdlicas que, a lo largo del Renacimiento y
del Barroco, fueron exploradas a profundidad: lo efimero de la vida,
la contencién del aliento como forma de pensamiento, la fragilidad
de la memoria.

Dentro de esta iconografia, el tema de la creacién es
significativo, ya que se liga el origen con el aliento. El paso del aire
a peniima se encuentra como uno de los grandes fundamentos de la
filosoffa, como bien se lo puede constatar en el Génesis de la
tradicién cristiana y en la tradicién cabalistica, la ruah como soplo

31



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

sin forma o “resonancia de un hueco” (Enaudeau, 1997:75). La
repercusion de un “aliento vital” estd tan arraigada en la historia de
Occidente que el fundamento de la presencia se basa en el aire, y
escribe Jacques Derrida a propdsito: “El aire es el dpeiron de la
tisiologia presocrética, el tehiru de la Cdbala, la posibilidad de la
presencia, de la visibilidad, de la apariencia, de la voz, etc. «Aire»
quiere decir esto, después aquello, etc” (Derrida, 1995:521). Con la
férmula “después aquello”, Derrida piensa en el aire como un
elemento inmanente que se encuentra fundado en la propia
tradicion filoséfica.

La relacién entre origen y pneiima en El aire y los suefios, se
formula como el aire del alma y de la vida: “en esa vida imaginaria
del aliento, nuestra alma es siempre nuestro ultimo suspiro. Es un
poco de alma que va a reunirse con el alma universal (Bachelard,
2024:296),” entonces ;dénde estd el dltimo suspiro de la naturaleza?,
(cudl es el aliento que exhala?, ;se trata del “alma universal"?, ;o de
una burbuja en forma de lava volcanica o un tsunami?

A diferencia de aér, pneiima tiene una connotacidn relacionada
con la vitalidad y la creacién. De ahi que en la fisiologia hipocrdtica
y galénica se haya visto al pneilma como el responsable de mantener
con vida a los animales y al ser humano.” Es tanta la importancia del
pnefima dentro de la tradicién de Occidente porque se cree es ahi
donde se guarda y se mueve el alma (psyché), del que depende el
bienestar corporal como el equilibrio de los vapores calientes y frios
del cuerpo.

7 Otra manera de pensar en una vitalidad materialista serfa un andlisis de la
fisiologia hipocrdtica y galénica, que se basa en los spiritus que eran unas
particulas que habitan los cuerpos para poder desarrollar funciones vitales y
sensitivas. En Galeno, por ejemplo, existen tres tipos de spiritus: los animalis, vitalis
y naturalis. Segun él, tanto animales humanos como no-humanos contienen todos
los tipos de spiritus, pero solo el ser humano desarrolla totalmente a los spiritus
animalis, pues son los encargados de llevar las imédgenes sensibles al cerebro y
luego al corazoén.

32



Garibay y Serna Covarrubias

Al inflar una burbuja con el aliento, el pneiima se contiene
artificialmente dentro de una membrana fluida, manifestando la in-
corporalidad del pneiima en el agua. Entre lo acuatico y lo gaseoso,
la contencién de pneiima mediante el agua no es novedad. Esta idea
se encuentra en Aristételes al referir que el esperma de los animales
“estd compuesto de aire innato y agua, y este aire innato es aire
caliente [pnefimal: por lo tanto, es de naturaleza liquida puesto que
estd formado de agua” (Aristételes, 1994b:138). Lo que recuerda que
la funcién del esperma es dar vida, igual que el aliento vital la
genera y sostiene.

Hay burbujas que estdn hechas para ser contempladas. En el
caso de la burbuja de jabén, su membrana proyecta una puesta en
abismo: el reflejo del reflejo. A diferencia de un espejo, la inversiéon
no solamente es horizontal, sino en todas direcciones, ya que el
jabén provoca una difracciéon de la luz, por lo que los colores
también cambian. Aunque vemos a través de ella, esa membrana de
jabén provoca que el exterior se convierta en una anamorfosis,?
como si solo lo que estd al interior fuera aquello que se ha pensado
como verdadero.

La vida contemplativa no es pasividad, sino accién que
convoca a la reflexién. La accién contemplativa herencia de
Aristételes podria ser aplicada a la nocién de sensibilidad ecolégica,
ya que la contemplacién aristotélica es una manera de aprender de
los seres virtuosos que, segtin la Etica a Nicémaco, son nuestros
amigxs. La vida contemplativa (Bioc Oewpntikdc) propuesta por
Aristételes se basa en las nociones tradicionales de “lo humano”:
“Pues, mientras toda la vida de los dioses es feliz, la de los hombres
lo es en cuanto que existe una cierta semejanza con la actividad
divina; pero ninguno de los demads seres vivos es feliz, porque no
participan, en modo alguno, de la contemplacién” (Aristételes,

® La anamorfosis como perspectiva curiosa produce un descentramiento de la
esfericidad.

33



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

1994a:227). Esta premisa excluye de la felicidad y de la
contemplacién a todo lo no-humano. Asimismo, resulta imposible
para los humanos aprender de todo ser vivo que no sea humano,
pues estos seres no tienen actividades que les lleven a una vida
virtuosa; es decir, a la felicidad (evéatpovia).

Para pensar en la burbuja desde la contemplacién es necesario
un desplazamiento tedrico que va desde una vida contemplativa
aristotélica hasta una contemplacién vital. Este desplazamiento
debe pasar, necesariamente, por la materialidad, pues no se define
a la burbuja por sus acciones. La contemplacién de la burbuja es de
cardcter nihilista, en la medida en que se contempla el vacio — ;qué
hay dentro de la burbuja sino nada?

La contemplacién estd en la membrana de la burbuja, la que,
aunque en transparencia, se sabe que estd ahi. La aparente
transparencia de la membrana de la burbuja es una radicalidad
material, no se trata ni de una materialidad espacial (la res extensa
en Descartes), ni de una materialidad préctica, tal como en el
materialismo histérico marxista. La materialidad aqui se define
desde la vitalidad.

El materialismo vital tiene su base ontoldgica en la materia
vibrante, concepto con el que Bennet pretende deconstruir la idea
de que la materia es pasiva, sorda, bruta e inerte. Dentro de la
jerarquia de la materialidad, parece que hay materialidades mads
véalidas que otras, como lo es la materia orgénica. El cuerpo de un
ser vivo, por ejemplo, es mds valido que la piedra, pues su
materialidad no es estable, sino que cambia a lo largo del tiempo,

pues estd “viva”. Bennet escribe a proposito:

Volveré una y otra vez sobre las figuras de la "vida" y la
"materia", desestabilizdndolas hasta que empiecen a parecer
extrafias, mds o menos como el modo en que una palabra habitual

34



Garibay y Serna Covarrubias

puede, al ser repetida, convertirse en un sonido extrafio y sin
sentido. En el espacio abierto por este extrafiamiento puede
comenzar a tomar forma una materialidad vital (Bennett, 2022: 9-
10).

El extrafiamiento de “la vida” y “la materia” no es mds que la
deconstruccién de las nociones que se le han dado a estos conceptos.
La materialidad vital ensefia que los seres vivos, tal y como los
conocemos, tienen agenciamiento,” y que la materialidad no es
contraria a la vida, sino que hay una repercusién entre las
materialidades del mundo. Eso que hace “vibrar” a la materia es la
suma de toda la vitalidad que irradian los diferentes actantes —
minerales, vegetales, animales, humanos, tangicos, acudticos,
aéreos, terrestres—y que logran modificar a las otras materialidades.

? Utilizamos la nocién de “agenciamiento” como una forma de pensar en las
repercusiones politicas que tienen los actantes unxs con otrxs. Con esto, se
entiende que el concepto de “agencia” que utilizamos tiene dos herencias, por un
lado, la de Deleuze y Guattari, para quienes el agenciamiento tiene que ver, tanto
con desplazamiento ontoldgico del mundo hacia “otros mundos” (eso que llaman
deterritorializacién y reterritorializacién), como con ir de lo individual a lo
colectivo (o de lo molar a lo molecular, como ellos lo llaman). En Mil mesetas,
Deleuze y Guattari escriben: “Un agenciamiento es precisamente ese aumento de
dimensiones en una multiplicidad que cambia necesariamente de naturaleza a
medida que aumenta sus conexiones. En un rizoma no hay puntos o posiciones,
como ocurre en una estructura, un drbol, una raiz (Deleuze y Guattari, 2004:14).

Por el otro lado, estd Bruno Latour, quien desplaza la nocién de “sujeto”
por la de “actante” para pensar la fuerza de transformacién que tiene una entidad,
humana o no, hacia con otra entidad. Al tomar este concepto de la narratologia,
Latour enfatiza la manera en que un elemento puede ser transformado por otro
dentro de las novelas. Por ejemplo, la voz narrativa puede ser un pueblo (como
en el caso de Los recuerdos del porvenir) que tiene repercusiones en otros elementos,
ya sean orgdnicos, minerales, vegetales, cosas, etc. (Latour, 2005:84).

Si pensamos en la burbuja, lo acudtico y lo aéreo tendrian, entonces,
agenciamiento, pues no solamente habitan un territorio en constante de-
territorializacion (para utilizar el concepto deleuziano), sino que también tienen
una propia narrativa: ;qué nos cuenta el aire al interior de esa membrana?

35



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

La vibracién de la materia que repercute en otras entidades
semeja lo que Deleuze y Guattari llamaron un “plano de
inmanencia”, caracterizado como un territorio en el que se albergan
distintos  conceptos que van a desterritorializarse y
reterritorializarse en forma rizomadtica. A propdsito de la burbuja,
las definiciones aéreas que Deleuze y Guattari estdn en el plano de
inmanencia: “Los conceptos son el archipiélago o el esqueleto, mds
columna vertebral que crdneo, mientras que el plano es la respiracion
que envuelve estos isolats [cursivas por nosotrxs]” (Deleuze y
Guattari, 2022:40). La imagen de la tierra (en este caso el
archipiélago) como esfera, aunque aparenta solidez, en realidad,
siempre estd en cambio. La diferencia entre los conceptos y el plano
de inmanencia es que, en éstos, hay una aparente estabilidad que
permite que haya, por lo menos momentaneamente, una forma de
asirlos. Al contrario, el plano de inmanencia en Deleuze y Guattari
propone una fuga constante, lo cual hace que los conceptos, aunque
territoriales, siempre estén en movimiento, de ahi la imagen aérea
del plano de inmanencia.

El planeta Tierra, en este sentido, seria una imagen con la que
se podria ilustrar esta propuesta de Deleuze y Guattari, pues
encontramos superficies terrestres —archipiélagos en forma de
continentes— que estdn rodeados de aire. La burbuja, en este sentido,
es una imagen ttil para conceptualizar este plano de inmanencia,
por su constante devenir, por su cardcter aéreo y/o acuatico. El aire
en el interior de la burbuja nunca es estético, al ser aérea, parece que
tiende a la sublevacion.

La imagen del nifio que trata de tomar una burbuja de jabén
en el cielo es poética y politica. La burbuja flota y trata de irse al
cielo, mientras que el nifio trata de aprehenderla. Esto no es posible,
ya sea porque la burbuja se escapa con gran velocidad, o porque al
momento de tocarla, explota. La tinica manera de poder acariciarla
seria mediante la mirada. La contemplacién adquiere ademads una

36



Garibay y Serna Covarrubias

caracteristica visual, una especie de tacto o caricia, como si el ojo se
hiciera hdptico.

3. ONTOLOGIA DE LO (IM)POSIBLE

El materialismo vital de la burbuja afsla una parte del mundo
que, aunque artificial, estd ensefiando algo.'® El aislamiento aéreo de
la burbuja demuestra, por un lado, que existen seres vivos
microscépicos (bacterias, virus, hongos) que tienen repercusiones
no solamente con los animales humanos y no-humanos, sino con
toda la materialidad de la tierra. Por otro lado, si la burbuja esta
hecha con aliento, los seres microscépicos que habitan el aire son
una mezcla entre aquellos que nosotrxs expulsamos, con aquellos
que habitaban, de por si, el aire.

La materialidad de la burbuja no se limita al aire interior
(pnetima), sino también a su membrana. Aunque en la tradicién
filosofica, el prototipo de la burbuja ha sido humana, en la
naturaleza hay numerosos casos, como el de las burbujas hechas por
las belugas. Fstas son mds que meros subproductos de su
movimiento, pues son signos con un valor comunicativo especifico;
cuando una beluga nada o se agrupa, crea una perturbacién visible
en forma de burbuja que emerge de su cuerpo y asciende hacia la
superficie del agua. Este fenémeno actiia como un medio visual de

10Se puede hacer una historia de la filosofia occidental basada en la ensefianza del
buen vivir. Pensar en esta pedagogia de la virtud llevé a Derrida a escribir en
Espectros de Marx: “quisiera aprender a vivir por fin” (Derrida, 1995:11). El “por fin”
[enfin] se puede entender como el final de un camino y como el “aprender a vivir”
para el final. Con esto, Derrida puntualiza que, pese a que la metafisica de la
presencia ha tenido la tentativa por ensefiarnos a “vivir”, no lo ha logrado —uno
de los motivos, dice Derrida, es la poca reconciliacién que la filosoffa tiene con la
finitud y con la muerte—. En términos de una sensibilidad ecolégica, la burbuja
nos puede ensefiar algo sobre la vida, tanto en términos de la contingencia —como
en las pinturas de vanitas en las que la burbuja representa lo efimero—, como de
una necesidad inter-subjetiva de cohabitar con otras especies.

37



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

comunicacién que se utiliza para marcar presencia, coordinarse o
sefialar a otros miembros del grupo. Aqui las burbujas establecen
una relacién entre los cuerpos, mediada por el agua, el aliento y la
vibracion.

Una comunicaciéon mediante burbujas rompe con las nociones
humanas del lenguaje que estdn basadas en la doble articulacién y
en el significado univoco de las palabras. La burbuja de las belugas
es una comunicacion material basada en una especie de escritura
ecolégica, un trabajo deconstructivo en torno a la escritura como el
que Jacques Derrida llevé a cabo en De la gramatologia, y en La voz y
el fenémeno, donde se percata de la marginalidad filoséfica de la
escritura que deriva en una marginalidad de la naturaleza. Mientras
que la voz (es decir, la palabra hablada) se emparenta con los
conceptos de presencia, vida, lo humano y la cultura, la escritura, al
contrario, se encuentra del lado de la ausencia, la muerte, la cosa y
la naturaleza."

Dentro de la metafisica de la presencia, el logos, entendido
como lenguaje y verdad, se encuentra en la voz (palabra hablada), a
diferencia de la apariencia y de la mentira, que estarfan del lado de
la escritura.’ En otros términos, se puede decir que la palabra
hablada deja de lado su materialidad, pues lo que importa es el
significado de la palabra y no el medio por el que se dice. En la
escritura, al contrario, la materialidad va a ser lo mds importante,

"' Hablando de la escritura como huella, escribe Philippe Sollers en la

“Introduccién” de De la gramatologin que: “El pensamiento de la huella es asf
"anterior", como diferencia, a la distincién (cultivada) entre naturaleza y cultura,
animalidad y humanidad, etc. No es anterior a la naturaleza misma, a la
animalidad misma, sino a lo que de ellas es tolerado para que sea posible hablar”
(cit. en Derrida, 1971, p.XIII). Asi, la jerarquia que piensa en el ser humano como
un “maés alld” de lo animal es un pensamiento cultivado y alimentado por una
tradicién que tiene como fundamento al ser humano.

' Hay que recordar que, para Derrida, la “metafisica de la presencia” es una
manera de nombrar a la tradicién filoséfica que se fundamenta en las nociones
que engloban el “estar presente”; es decir, el ahora, el aqui, lo vivo, la verdad...

38



Garibay y Serna Covarrubias

pues ahi se juega su durabilidad, la legibilidad y la correcta
transmision del significado.

La comunicacién material de las belugas es una escritura con la
cualidad de inscripcion. Para que haya escritura es necesario, por un
lado, un soporte en el que haya fuerza para su modificacién y, por
el otro, un elemento que posibilite la modificaciéon de ese soporte.
Pero ;cémo se puede inscribir en la burbuja?, ;se inscribe sobre,
dentro, fuera, a, hacia, o en la burbuja? Se trata de una fragil
membrana que como huella esté destinada a la diseminacién, lo que
tiene las repercusiones ontoldgicas de una escritura ecolégica.

En un primer momento, se constata que el soporte de la
burbuja es demasiado fragil, pues la idea comun que se tiene de ellas
es que, tan solo al tocarlas, explotan. Entre menos sélido sea un
soporte, es mds resistente a la inscripcion. La membrana de las
burbujas se vuelve un caso especial para hablar de su materialidad.
La membrana de la burbuja es acudtica, lo que conlleva una
elasticidad que dificulta la inscripcién, pues el agua se adapta al
espacio. Por otro lado, la membrana es transparente, lo que permite
una visién, tanto del interior, como del exterior, ademds hay
protuberancias en ella, lo cual rompe con la idealizacién de una
burbuja perfecta. Por dltimo, se puede decir que la membrana de la
burbuja es permeable.

Como se percibe en las caracteristicas anteriores, la membrana
de la burbuja no es estable, sino todo lo contrario. La permeabilidad
y la impermeabilidad es una diferencia que re-marca esta
caracteristica, y sefiala una diferencia material, una tensién entre lo
que se cierra y lo que se abre al mundo. En su fragilidad, la burbuja
revela la impermeabilidad como una falacia; el mundo no es un
espacio sellado, sino un campo de flujos que atraviesan todo lo que
lo compone. La membrana de la burbuja, aunque aparentemente
definida, es en realidad un umbral poroso, permeable a la
contaminacién. La membrana de la burbuja, aunque parece lisa, en

39



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

realidad tiene porosidades que son producto de las inscripciones
que estdn sobre ella. Si en la historia de la filosofia la burbuja ha sido
pensada como metonimia del mundo, no por su forma esférica, sino
por los poros que se hacen evidentes en los momentos de grandes
crisis climdticas, como cuando la capa de ozono es perforada y
vulnerada.

Que la condicién de existencia de la burbuja sea su membrana
y que esta membrana tenga porosidades tiene repercusiones
ontolégicas importantes. Como soporte perforado, y siguiendo el
concepto de subjectil de Derrida (herencia de Antonin Artaud), el
subjectum de una pintura, a diferencia de las categorias pictéricas
tradicionales, se encuentra perforado, es “una suerte de piel,
agujerada de poros” (Derrida 2011:102)."

Que la membrana de la burbuja pueda ser subjectil permite
romper con la idealizacién de una burbuja lisa. Se podria decir que

B Hay que recordar que, en francés, la palabra piel [peau] se diferencia
fenomenolégicamente de la carne [chair]. La fenomenologia, sobre todo la de
Husserl y Merleau-Ponty, basan su reflexién ontolégica sobre una subjetividad
trascendental que se basa en un sujeto de “carne [chair] y hueso” que interacttia
con el mundo. Es aqui donde entra la diferencia entre un cuerpo vivo y un cuerpo
vivido. En palabras de Marcela Venebra: “El cuerpo vivo no es el cuerpo
bioldgico, ni la carne designa la materialidad del cuerpo, aunque la implica —a
través del impulso—. El cuerpo vivo en el mas amplio sentido describe lo mismo
un nentifar que un mixomiceto o un paquidermo, un cuerpo vivo es un cuerpo
viviente, funcional o vitalmente enlazado a un entorno de otros vivientes y de
objetos fisicos no vivos [...] Las cosas vivas crecen, nacen y mueren a diferencia
de las cosas no vivas. Ahora bien. Entre los cuerpos vivos podemos reconocer la
mds precisa esfera de nuestra experiencia como cuerpos ademds de vivos,
vividos” (Venebra, 2018:112). Con este andlisis, queda claro que, para Husser],
toda subjetividad no-humana es una subjetividad no vivida, aunque si haya una
relacién con los otros cuerpos vivos. Un vitalismo vibrante rompe con esta idea,
pues se basa en que existe siempre una relacion vibrante de los cuerpos a partir de
su materialidad.

De ahi que sea importante el tema de la piel, pues es el primer contacto
con el mundo. Se puede decir que, mientras la carne [chair] constituye a priori toda
subjetividad, la piel es el limite que tiene con el mundo: ahi donde la subjetividad
puede relacionarse con él. En el caso de la burbuja, la piel no se trata de un limite
inquebrantable, sino un lugar donde es posible transitar del interior al exterior.

40



Garibay y Serna Covarrubias

esos poros dinamizan a la burbuja, entendiendo esto como la
posibilidad de un paso (sobre todo aéreo) entre el adentro y el
afuera de la burbuja. Unido con la transparencia de esa membrana,
los poros permiten una crisis de las categorias interior/exterior. El
limite, en este sentido, no es la membrana como tal, sino las
aberturas que se encuentran en ella. En términos conceptuales, se
podria decir que, con esos poros, se pone en crisis una materialidad
inmanente, a propésito de Spinoza y Marx.

Que sea posible un entrar y un salir de la burbuja implica la
negociaciéon de elementos o la contaminacién que ocurre dentro.
Aunque en apariencia una burbuja pueda ser aséptica, en realidad
se trata de todo un ecosistema en el que conviven diferentes
elementos que vibran unos con otros. La contaminacién dentro de
la burbuja no se entiende como una pérdida de pureza, sino como
un proceso de interaccién fecunda. Esta interacciéon es lo que
sostiene la vitalidad misma de la burbuja. La vitalidad, entonces, no
es la propiedad de un ser aislado, sino el resultado de su exposicién
a Ixs otros.

Este desplazamiento ontolégico vibra en la categoria de
subjectil, neologismo que une a las palabras sujeto [sujet], proyectil
[projectile] y subjetividad [subjectivité]: “Un subjectil no es un sujeto,
mucho menos lo subjetivo, tampoco es el objeto, pero justamente
(qué y la cuestion del «qué» guardan un sentido para lo que se
encuentra entre esto o aquello, sea lo que sea? El entremetimiento de un
subjectil, en esta cuestion de disefio a mano, en esta maniobra o estos
tejemanejes, he ahi quizd lo que importa” (Derrida 2011:22). Se
podria leer esta férmula en términos materialistas, estableciendo
que la diferencia entre una “cosa” y un “sujeto” no estd, en realidad,
en la conciencia, sino en la agencia que tienen en el mundo. Que el
subjectil permita una entre-posicion, hace posible una ontologia que
dentro de una metafisica de la presencia es imposible. Con esto, se
quiere decir que la categoria de subjetividad se expande, en

41



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

vibraciones, con sujetos humanos, no-humanos, animales,
vegetales, minerales, acudticos...

La (im)posibilidad de la que se habla no estd del lado del “no
ser”, como tradicionalmente se podria pensar. Se habla de
(im)posibilidad en la medida en que eso que hacer al ser “es” se
vuelve, al mismo tiempo, su posibilidad de dejar de ser. En el caso
del subjectil, las perforaciones pueden expandirse a tal punto en que
rompen por completo la superficie. Dicho de otro modo: la
condicién de posibilidad del subjectil (los poros) es, al mismo
tiempo, lo que posibilita su destruccién. Como la burbuja aisla parte
del mundo dentro de ella, la porosidad permite que haya un “ir y
venir” que, en términos tedricos, es un “mads alld” y un “mads acd”.
La contaminacién se da tanto en un nivel tedrico y, sobre todo,
material. Que el aire sea capaz de entrar y salir de la burbuja
significa que hay flujos vibrantes de elementos que interactiian unos
con otros.

Ese flujo aéreo de la burbuja deviene en una ontologia
(im)posible en la medida en que no es posible una idealizacién
tedrica de lo que estd dentro y fuera, pues siempre habrd una
contaminacién. Las bacterias, hongos, virus, oxigeno y todas las
demds particulas estdn en constante agenciamiento con otros
elementos y esto hace que nunca sean los mismos.

Una tentativa por escribir sobre la membrana de la burbuja
termina en una aparente desaparicion de ella. Parece que lo
(im)posible tuvo tal fuerza que la destruy6 para siempre. La burbuja
contintia con un subjectil mds eléstico: el aire. Escribir sobre y con el
aire se vuelve una forma de elaborar vibraciones que nos llegan a
todxs.

42



Garibay y Serna Covarrubias

De este modo, el mundo se formé en un todo autocontenido,
con el elemento césmico mds fluido sirviendo como su corteza
solida.

(De qué otro modo se podria encerrar el aire, sino
utilizdndolo é]l mismo como envoltorio? Un procedimiento inverso
pudo tener lugar, para prevenir asi la aporia, incluida la
determinacién del lugar.

Lo que se escapa a la limitacién se convierte en el limite
mismo. Y alli donde el ser se da todavia bajo la forma de
fenémenos fisicos sensibles —en el mundo griego—, el soporte
material del apeiron se constituye en peiras (Irigaray 1983: 22)

El aire como fundamento filoséfico por excelencia se encuentra
en un limite tan eldstico que parece imposible de pensarse. La
ecologia vibrante de la burbuja posibilita pensar en ese “escape del
limite” que difiere y se convierte en el limite mismo. El ser humano
no tendrfa por qué ser un limite, sino un pequefio elemento que, al
igual que otros, se encuentra en un mundo aéreo. El Universo que
habitamos no es la Tierra, sino un ambiente lleno de aire.

Bibliografia

Aristételes (1994a): Etica a Nicémaco, trad. Antonio Gémez Robledo,
México, Fondo de Cultura Econémica.

Aristételes (1994b): Reproduccion de los animales, trad. Ester Sdnchez,
Espafia, Editorial Gredos.

Bachelard, G. (2005): El agua y los suefios, trad. Dora Leenhardt,
México, Fondo de Cultura Econémica.

Bachelard, G. (1957): La poética del espacio, trad. Ernestina de
Champourcin, México, Fondo de Cultura Econémica.

43



Plop, plop, plop: hacia una materialidad de la burbuja

Bennett, J. (2022): Materia vibrante. Una ecologia politica de las cosas,
trad. Maximiliano Gonnet, Buenos Aires, Caja Negra Editora.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2004): Mil Mesetas. Capitalismo y
esquizofrenia, trad. José Vazquez Pérez y Umberto Eco, Valencia, Pre-
Textos, p. 14.

Deleuze, G. y Guattari, F. (2022): ;Qué es la filosofia?, trad. Thomas
Kauf, Barcelona, Anagrama.

Derrida, J. (1997): La diseminacién, trad. José Martin Arancibia,
Espafia, Espiral.

Derrida, J. (1995): Espectros de Marx, trad. José Miguel Alarcon y
Cristina de Peretti, Madrid, Trotta.

Derrida, J. (1971): De la gramatologia, trad. Oscar del Barco y Conrado
Ceretti, introduccion de Philippe Sollers, Ciudad de México, Siglo
XXI.

Derrida, J. (2003): La voz y el fenémeno, trad. Francisco Penalver,
Valencia, Pre-Textos.

Derrida, J. (2011): Forcenar al subjectil. Edicién bilingiie, trad. Rafael
Alejandro Castellanos y Bruno Mazzoldi, Colombia, Pontificia
Universidad Javeriana.

Enaudeau, C. (1999): La paradoja de la representacion, trad. Jorge
Piatigorsky, Buenos Aires, Paidos.

Ingold, T. (2011): “Earth, Sky, Wind and Weather”, en Being Alive,
Londres, Routledge, p. 115.

Irigaray, L. (1983): L'oubli de I'air chez Heidegger, Paris, Editions de
Minuit, p. 22.

44



Garibay y Serna Covarrubias

Latour, B. (2005): Reensamblar lo social. Una introduccién a la Teoria del
Actor-Red, trad. Maria Teresa Gallego y Miguel Velasco, Buenos
Aires, Manantial.

Sloterdijk, P. (1998): Esferas I: Burbujas. Microesferologia, trad. Isidoro
Reguera, Madrid, Siruela.

Venebra, M. (2018): “Husserl. Cuerpo propio y alienacién”, en
Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, pp. 109-132.

45



ENSAYO DE METABOLISMO
DIALECTICO

DE LA AUTONOMIA BIOLOGICA AL
METABOLISMO SOCIAL DEL CAPITAL

Facundo Nahuel Martin'
UBA - CONICET

Resumen

En los dltimos lustros encontramos una serie de inflexiones
tedricas en torno a los significantes “materia” y “naturaleza” en el
campo de las humanidades. Estos desplazamientos se relacionan
con fenémenos histéricos e incluso histérico-naturales. Reflejan,
ante todo, la creciente preocupacion por las fronteras planetarias en
disrupcidn, la crisis ambiental escalante y, en particular, el cambio
climético. En este trabajo voy a presentar algunas reflexiones sobre
los conceptos de autonomia biolégica y metabolismo social en
relacion esta nueva atencién a la vida material encarnada en la teoria
humanistica. Voy a reconstruir en paralelo algunos aspectos
metabdlicos del capitalismo en la teoria marxista y una concepcién
bioldgica (el enfoque enactivo) centrada en la autonomia del ser

! es Doctor en Filosoffa por la Universidad de Buenos Aires, investigador de

carrera del CONICET y docente universitario. Sus investigaciones actuales se
relacionan con el problema del materialismo en la teorfa critica contemporanea.
Estudia la relacién entre el cambio tecnolégico, la crisis ambiental, las formas de
la subjetividad y la dindmica del capital. Publicé los libros Marx de vuelta. Hacia
una teoria critica de la modernidad (El Colectivo, 2014), Pesimismo
emancipatorio. Marxismo y psicoandlisis en el pensamiento de Th. W. Adorno
(Marat, 2019) e Ilustracién sensible. Hacia un giro materialista en la teorfa critica
(Ediciones IPS, 2023).

Recibido 17-07-2025 — Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 46-78 —
Aceptado 12-08-2025

46



Facundo Nahuel Martin

vivo. El primer eje refiere a las formas de reproduccién social-
material bajo la l6gica de la acumulacién. El segundo, al vinculo
profundo entre subjetividad y metabolismo corporal. Trataré de
registrar algunos paralelismos y zonas de articulaciéon posible entre
estos dos conceptos. Voy a sugerir que una “dialéctica del
metabolismo” expresa algunos paralelos 16gicos entre la filosofia de
la biologia y la critica del capital. Esta dialéctica articula tres
instancias légicas, cifradas en los conceptos de anidamiento, desacople
del nivel emergente y colapso de la jerarquia ontolégica. Estos tres niveles
de andlisis se dan en paralelo, pero sin identidad conceptual plena,
en los dominios de la autonomia biolégica y el metabolismo social
moderno.

Palabras clave: Materialismo — Metabolismo — Dialéctica —
Autonomia

Abstract

In recent decades, we have seen a series of theoretical shifts
around the signifiers “matter” and “nature” in the field of the
humanities. These shifts are related to historical and even historical-
natural phenomena. Above all, they reflect the growing concern
about the disruption of planetary boundaries, the escalating
environmental crisis, including in particular, climate change. In this
paper, I will present some reflections on the concepts of biological
autonomy and social metabolism in relation to this renewed
attention to embodied material life in humanistic theory. I will
reconstruct in parallel some metabolic aspects of capitalism in
Marxist theory and a biological conception (the enactive approach)
centered on the autonomy of living beings. The first axis refers to
forms of social-material reproduction under the logic of
accumulation. The second refers to the deep link between
subjectivity and bodily metabolism. I will try to record some
parallels and areas of possible articulation between these two
concepts. I will suggest that a “dialectic of metabolism” expresses
some logical parallels between the philosophy of biology and the
critique of capital. This dialectic articulates three logical instances,
encoded in the concepts of nesting, decoupling of the emergent level,

47



Ensayo de metabolismo dialéctico

and collapse of the ontological hierarchy. These three levels of analysis
occur in parallel, but without full conceptual identity, in the
domains of biological autonomy and modern social metabolism.

Keywords: Materialism - Metabolism - Dialectics -
Autonomy

INTRODUCCION

La vida material suscita intensas discusiones en la filosofia y
la teoria social contempordneas. Corrientes como los nuevos
materialismos (Bennett 2010), el posthumanismo (Braidotti 2013) y
giro ontolégico en antropologia (Viveiros de Castro 1998; 2003)
buscan, de diferentes maneras, superar algunos rasgos del dualismo
de cultura y naturaleza que predoming en parte de las humanidades
hacia el cambio de siglo. Emergentes de nuestra época histdrica
como el cambio climdtico, la extinciéon de especies, las aceleradas
transformaciones tecnoldgicas y la creciente intervencion técnica en
la vida orgédnica, parece que demandan marcos analiticos capaces de
suavizar o sortear dualidades enquistadas en torno a lo natural y lo
social, lo orgdnico y lo simbdlico. Se puede hablar de una escena
“postextual” (Colebrook 2013; Biset 2023) de la teorfa en las
humanidades continentales, que buscan, de maneras diferentes y
sin presentar un frente homogéneo, desplegar marcos categoriales
capaces de integrar el estudio de lo social con el de la vida biolégica,
la tecnologia y el ambiente.

El marxismo ecolégico ha colocado el concepto de metabolismo
[Stoffwechsel] en el centro del andlisis materialista de la acumulacién
de capital. Desde los germinales trabajos de John Bellamy Foster
(2000) y Paul Burkett (1999) hasta los méds recientes de Kohei Saito
(2022; 2023), los andlisis sociometabdlicos han aportado también
investigaciones especificas sobre el Antropoceno (Angus, 2016;
Foster y Clark, 2010), el capital fésil (Malm, 2016), la revolucién
agricola y la logistica (Mau, 2023), entre otros. Los marxistas
ecoldgicos elaboran un marco analitico para explicar las rupturas en
el metabolismo social que emergen como resultado de la acumulacién
de capital. Rechazan, entonces, la separacién entre lo social y lo

48



Facundo Nahuel Martin

natural que ha caracterizado especialmente a la tradicién marxista
occidental. El ecomarxismo propone un materialismo metabédlico
capaz de pensar juntos el proceso la acumulacién de capital y las
condiciones biofisicas de reproduccién de la sociabilidad humana.
El materialismo de Marx, en esta lectura, no se fija solo en las
determinaciones econdmico-sociales del proceso de valorizaciéon y el
intercambio de mercancias. En cambio, es también un materialismo
corporal. Remite a una economia encarnada que se mide en flujos de
materia y energia antes que en dinero. En la lectura metabdlica
marxista, la vida social es caracterizada como una propiedad
emergente significativa dentro del continuum naturaleza-cultura
(Malm, 2017). En este marco, aparecen nuevas preguntas en torno a
la relacién entre el materialismo marxiano y el naturalismo
cientifico, la relacién entre Marx y Darwin y la posibilidad de una
lectura interdisciplinaria entre las ciencias sociales, la biologia y la
ciencia climdtica.

El andlisis metabdlico demanda una teoria del cuerpo. A pesar
del énfasis en la materialidad econdémica, “los marxistas han
permanecido hasta ahora extrafiamente silenciosos sobre el asunto
del cuerpo” (Mau, 2023: 95). Asi como los estudios feministas en los
ultimos lustros han desplegado encuentros sutiles y productivos
con la biologfa y las neurociencias (por ejemplo, Alaimo, 2010;
Wilson 2015; La Greca y Solana 2024), la tradicién marxista, en el
contexto del andlisis metabdlico, necesita una teoria del cuerpo a la
vez biolégicamente informada y capaz de impulsar la investigacion
histérico-social. ;Qué concepto de la vida orgdnica humana, a la vez
filos6ficamente relevante y empiricamente informado, puede
articularse con el andlisis metabdlico histéricamente determinado
de la sociedad capitalista?

En este trabajo voy a presentar una respuesta hipotética a la
pregunta de arriba. Sostendré que un concepto dialéctico del
metabolismo, inspirado en la nocién de autonomia biolégica propuesta
originalmente por Francisco Varela (1979) podria articularse con el
andlisis sociometabdlico desarrollado en el marxismo. Defino ese
concepto dialéctico en términos de un sujeto que es también sustancia
en cuanto “pone sus presuposiciones” o es producto de su actividad
autorreferida (Marques, 2016: 113; Di Paolo, 2023). El ser vivo

49



Ensayo de metabolismo dialéctico

produce activamente las condiciones-limite de su propia existencia,
manteniéndose con vida a través de una relacién recursiva con su
propia constitucién. Su existencia es, entonces, resultado de su
propia actividad en una légica autopoiética (Maturana y Varela,
1972; Varela y Weber, 2002) o autogenética (Deacon, 2011). El
metabolismo, que caracteriza la relacién de interaccién dindmica
entre organismo y ambiente, hace posible la existencia auténoma y
activa del ser vivo. Llamo, entonces, metabolismo dialéctico a la 16gica
por la cual un agente repone activa y auténomamente sus
condiciones materiales existencia mediante un proceso recursivo de
intercambio material-energético con el medio.

Voy a presentar, en particular, el concepto de autonomia
biolégica como es elaborado en el marco del punto de vista
organizacional en la filosoffa de la biologia (Moreno y Mossio, 2015).
Este enfoque provee las bases conceptuales del enfoque enactivo sobre
la cognicién (Di Paolo y Froese, 2024), en un marco de continuidad
ontolégica entre los fenémenos de la vida y la mente. El enfoque
organizacional pone de manifiesto una légica dialéctica en virtud de
la cual el organismo es a la vez sustancia y sujeto, o aparece como
resultado de su propia actividad en un marco de cierre organizacional.

El concepto dialéctico de metabolismo implica, sostendré, un
triple movimiento 16gico, que puede vindicarse, siempre que se
preste atencién a las diferencias, desde el nivel celular hasta el
metabolismo social de conjunto. Esta estructura l6gica o conceptual
puede reconstruirse formal y genéricamente con los conceptos de
anidamiento, desacople y colapso de la jerarquia. Con anidamiento
ontolégico me refiero a la emergencia, en cada caso, de un nivel de
andlisis especifico que depende existencialmente de niveles mds
bésicos, pero porta dindmicas novedosas. Asi, la vida orgénica estd
anidada sobre las interacciones a nivel fisico y quimico, como la vida
mediada lingtifsticamente, propia de las sociedades humanas, estd
anidada sobre propiedades genéricas de la existencia biol6gica. Con
desacople del nivel emergente me refiero a que, en cada caso, las
dindmicas de interaccién y los poderes causales del nivel analizado
deben reconstruirse en sus propios términos, de una forma que dé
cuenta de sus dindmicas irreductibles (asi, la vida tiene poderes
especificos o auténomos que necesitan una explicacién biolégica

50



Facundo Nahuel Martin

antes que fisica, como, en otro contexto de indagacién, la vida
simbdlica humana tiene dindmicas irreductibles a la sola
reproduccién del metabolismo orgénico). Finalmente, hay colapso de
la jerarquia ontolégica porque los niveles superiores integran y
transforman los modos de funcionamiento de los niveles inferiores,
lo que da lugar a una imagen mds complicada que la de la mera
agregacion vertical de mecanismos emergentes. Esta l6gica realiza
lo que Douglas Hofstadter llama un loop o bucle extrafio:

No un circuito fisico, sino un loop abstracto en el cual, en una
serie de estadios (...), hay un cambio desde un nivel de abstraccién
(o estructura) hacia otro, que se siente como un movimiento ascen-
dente en una jerarquia, y sin embargo de alguna manera, los sucesi-
vos cambios “hacia arriba’ en la jerarquia terminan dando lugar a un
ciclo cerrado (...) En suma, un loop extrafio paradéjico es un bucle
de retroalimentacién que atraviesa los niveles (Hofstadter, 2008: 101-
102).

La mentada “légica dialéctica” del metabolismo remite a la
emergencia de un nivel auténomo de organizacién que, a su turno,
gobierna las condiciones de realizacion de su propia existencia
(Marques, 2016). El metabolismo organico exhibe la “légica
dialéctica” de la posicion de las presuposiciones, en virtud de la cual el
ser vivo aparece como resultado de su propia actividad y, en esa
medida, como automediador o autoproductivo. En esta l6gica, la
emergencia de niveles anidados es reclutada en forma de bucle por
el cardcter recursivo de la autoorganizacién biolégica, produciendo
un colapso de la jerarquia emergente. El andlisis sociometabdlico,
finalmente, explica una determinacién antropoldgica caracteristica
de la especie humana: la delegacién extrasomatica del metabolismo
corporal en la organizacién social y su paquete instrumental. La
sociedad, sostendré, no es necesariamente un sistema autopoiético
de orden superior y cerrado sobre si mismo. Sin embargo, la
delegacién instrumental del metabolismo humano implica una
determinacién social e histérica cada vez especifica de las

51



Ensayo de metabolismo dialéctico

condiciones de realizaciéon del proceso reproductivo corpororal
individual. En la sociedad capitalista en particular, la légica
abstracta y semoviente del proceso de valorizaciéon subsume al
metabolismo social, lo que produce una serie de mutaciones
productivas especificas de la sociedad moderna, que abarcan desde
la incorporacién de tecnologia ahorradora de trabajo hasta el avance
de la brecha metabdlica.

EL ENFOQUE ENACTIVO Y LA AUTONOMIA BIOLOGICA

En las primeras secciones de este trabajo voy a reconstruir
algunas elaboraciones sobre el ser vivo como nodo de agencia en un
recorrido que va de la autonomia bioldgica al enfoque enactivo
sobre la cognicién. La nocién de autonomia biolégica (Varela, 2025,
Moreno y Mossio, 2015) es una reelaboracién del concepto de
autopoiesis acuiiado por Maturana y Varela (1972). Cuando se habla
de autonomia bioldgica, se hace referencia a la clausura organizacional
de los sistemas vivos, que son a la vez causa y resultado de su propia
actividad.

Deberiamos decir que los sistemas auténomos son organiza-
cionalmente cerrados. Esto es, su organizacién estd caracterizada
por procesos tales que:

1. los procesos estan relacionados como una red, de modo que
dependen recursivamente el uno del otro en la generacién y la reali-
zacién de los procesos mismos, y

2. ellos constituyen el sistema como una unidad reconocible en
el espacio (dominio) en el cual existen los procesos (Varela citado por
Froese y Di Paolo, 2024: 220).

Francisco Varela, en un trabajo pdstumo publicado con
Andreas Weber (2002), sostiene que los sistemas vivos, en cuanto
autoorganizados, despliegan una teleologia intrinseca. Esta posicion se
reivindica explicitamente como “post-kantiana” y radicaliza

52



Facundo Nahuel Martin

algunas consideraciones presentes en la Critica del juicio. Los
organismos manifiestan una autoorganizacion circular donde “todas
las relaciones de causa y efecto son también relaciones de medios y
propositos” (Varela y Weber, 2002: 106). La autonomia biolégica
refiere a un “proceso circular de autoproduccién donde el
metabolismo celular y la membrana de superficie son términos
centrales” (Varela y Weber, 2002: 115).

La perspectiva de la autonomia biolégica conduce a un
reencantamiento del metabolismo (Varela y Weber, 2002: 112). El ser
vivo destaca relevancias o valora aspectos salientes del ambiente
como importantes para la reproducciéon de su propia autonomia
organizacional.

Sélo una pequefia parte de todas las dindmicas del entorno
entran como perturbaciones en el dominio de relevancia del
organismo (..) La perspectiva de un organismo desafiado y
autoafirmativo establece una nueva cuadricula sobre el mundo:
una escala de valor ubicua. Para un organismo, tener un mundo
significa, ante todo, tener un valor, que éste genera por el proceso
de su propia identidad (Varela y Weber, 2002: 118).

Una serie de investigadores referenciados en la autonomia
biolégica vareliana despliegan lo que Gambarotto y Mossio (2022)
llaman una “perspectiva hegeliana” sobre el ser vivo. Segun esta
perspectiva “los sistemas vivos son sistemas naturales
intrinsecamente propositivos” (Gambarotto y Mossio, 2022: 155). La
discusion de los enactivistas no es, con todo, exegética ni concierne
a la historia de la filosofia. Retoman a Kant y Hegel como
inspiracién para proponer una teoria bioldgica capaz de informar,
con mediaciones conceptuales e hipdtesis auxiliares, la
investigacion empirica.? “Hegel subraya la naturaleza procesual de
la intencionalidad intrinseca, elaborando lo que, en términos
contempordneos, podriamos llamar la interaccién entre el cierre

? Para una perspectiva mds especificamente exegética sobre el concepto de vida
en Hegel ver Ng (2020) y Assalone (2021; 2023).

53



Ensayo de metabolismo dialéctico

organizativo y la apertura termodindmica en los sistemas
bioldgicos” (Gambarotto y Mossio, 2022: 163).

El intercambio metabdlico con el medio permite a un sistema
autorreferencial pero precario mantener su estructura en un proceso
de interacciéon dindmica y significativa con el contexto. Pensemos
como ejemplo la quimiotaxis, en virtud de la cual una bacteria
“nada” hacia zonas de mayor concentracién de nutrientes en un
medio heterogéneo. En este proceso, la bacteria detecta (a través de
proteinas en la membrana, sin poseer un sistema nervioso)
gradientes quimicos en el medio. Como sistema auténomo precario,
jerarquiza elementos de su entorno como relevantes o no relevantes
para su sostenimiento. También evaliia los elementos jerarquizados
como positivos o negativos en funcién de las demandas de su
dindmica organizacional. Este enfoque, a diferencia de la
perspectiva original de Maturana y Varela, propone una continuidad
sin identidad entre la vida y la mente (ibid.), que serd explicada en
una seccion siguiente.

El espiritu de la filosofia postkantiana de la naturaleza que
despertamos pretende mostrar cémo los componentes complejos
de la mente son la realizacién tultima de los procesos de
autoorganizaciéon que tienen lugar en la naturaleza, y los
organismos desempefian un papel mediador particular entre la
heteronomia de los fenémenos mecdnicos y la autonomia de la
mente (Gambarotto y Nahas, 2023: 4).

Entre la legalidad causal de la naturaleza fisica y el “espacio
de las razones” propio de la acciéon humana mediada
simbdlicamente, estos autores proponen un tercer espacio 16gico,
propio de la vida: el “espacio de las motivaciones” (Gambarotto y
Nahas, 2023: 6). Incorporar este tercer espacio permitiria enraizar la
agencia en la naturaleza sin eliminarla por la via reductiva. En esta
perspectiva, la agencia es un “fenémeno ecolégico” fundado en la
relacién dindmica y recursiva entre el organismo y su ambiente
(Gambarotto y Nahas, 2023: 7). Los organismos, tengan o no una

54



Facundo Nahuel Martin

“mente” asentada en un sistema nervioso, despliegan creacion de
sentido (sense-making) en cuanto se vinculan con el ambiente en
términos de “oportunidades significativas para la accién”
(Gambarotto y Nahas, 2023: 7).

Para sintetizar, en esta autodenominada “perspectiva
hegeliana” y “post-kantiana” en la teoria bioldgica, la agencia
organismica integra tres cualidades bdsicas: individualidad,
asimetria y normatividad (Barandiaran, Di Paolo y Rohde, 2009:
368-373). Un sistema auténomo dotado de agencia debe estar
individuado, es decir, diferenciarse del entorno. No se trata solo de
que posea una membrana u otro limite fisico: debe ser capaz de
constrefiir activamente las condiciones limite de su propia viabilidad, es
decir, de individualizarse conforme actda de manera autorreferida.
Este sistema es asimétrico porque es la fuente causal de su
dinamismo circular. Finalmente, la normatividad remite al cardcter
de finalidad intrinseca del agente. Un sistema vivo es motivado por
estdndares valorativos cuyo cuidado es condicién de la viabilidad
existencial del sistema como tal. Cuando estas tres condiciones se
cumplen, podemos hablar de un agente auténomo que se relaciona
con el medio de manera evaluativa y asimétrica conforme las
constricciones de su propia individuacion.

El concepto formal de agencia no es privativo de la vida
organica. La autonomia operacional podria darse en varios
sustratos o formatos y es aplicable, también, a procesos de
interaccién social, asi como a la organizacién de subsistemas en el
organismo, como el sistema inmune o el sistema nervioso (Froese y
Di Paolo, 2024: 221). La autonomia operacional es, con todo,
constitutiva de la agencia que exhiben los seres vivos. Los
organismos “habitan” el espacio 16gico de los agentes auténomos, que
interactiian con el entorno en forma asimétrica de acuerdo con las
constricciones de su propia individuaciéon y normatividad.

EL ANIDAMIENTO ONTOLOGICO DE LA AUTONOMIA Y LA AGENCIA

En el contexto de la autonomia biolégica, Froese y Di Paolo
defienden que “vivir es esencialmente un proceso de creacién de

55



Ensayo de metabolismo dialéctico

sentido” (2024: 220). Los sistemas vivos, en cuanto ensamblajes
precarios que mantienen su identidad a través de la relacién
metabdlica con el medio, “enaccionan” o “enactian” (enact) un
mundo significativo que destaca saliencias en un entorno fisico no-
neutro. Enactuar un mundo quiere decir destacar un medio
significativo para el organismo mediante la creacién de sentido
(sense-making).

El significado no va a encontrarse en el ambiente externo o
en las dindmicas internas del sistema. En cambio, el significado es
un aspecto del dominio relacional establecido entre ambos. El
significado depende del modo especifico de codeterminacién que
cada sistema auténomo realiza con su entorno (Froese y Di Paolo,
2024: 223).

La adaptividad es la capacidad de los sistemas autopoiéticos,
incluso muy simples, para modular su propia actividad a partir de
la evaluaciéon de su trayectoria vital. La agencia adaptiva es
condicién necesaria de la creacion de sentido. Aparece como un nivel
de andlisis emergente en la organizacion del ser vivo, que se monta
ontolégicamente sobre la autonomia biolégica (cierre de las
constricciones). “Mientras que la autopoiesis (o la autonomia) es
suficiente para generar un ‘propdsito natural’ (Kant, 1987), la
adaptividad refleja la capacidad del organismo —necesaria para la
creacion de sentido- para evaluar las necesidades y expandir los
medios hacia ese propésito” (Froese y Di Paolo, 2024: 225). En otras
palabras, la agencia adaptiva aparece como una propiedad
emergente del sistema auténomo.

Existe un desacople constitutivo en el fenémeno de la vida, entre
la modulacién pléstica de la agencia adaptiva y la recursividad
cerrada de la autopoiesis orgdnica. Cuando el organismo realiza
ajustes, ya en su acoplamiento sensorio-motor con el medio, ya en
su metabolismo, aparece un nuevo nivel dindmico de actividad que
estd relativamente desacoplado frente a la autonomia fundamental.

56



Facundo Nahuel Martin

En ambos casos, hay algtin grado de desacoplamiento de los
procesos constitutivos bdsicos, pues ahora estamos hablando
acerca de dos “niveles” dindmicos en el sistema: el nivel
constitutivo, que asegura la autoconstruccién continua, y el (ahora
desacoplado) subsistema interactivo, que regula las condiciones
limite del primero (...) En contraste con la compensacién interna,
esta regulacion adaptiva de las relaciones sistema-entorno abre un
dominio relacional nuevo que puede transitarse por medio del
comportamiento o accién (i.e., ciclos sensomotores regulados)
(Froese y Di Paolo, 2024: 227).

La vida parece que se caracteriza, entonces, por la coexistencia
de al menos dos dindmicas sistémicas diferentes, una recursiva
orientada a la autoproduccién del organismo, otra interactiva
orientada a la regulacién adaptiva. El agente adaptivo realiza su
normatividad intrinseca en cuanto interactia con el medio para
garantizar la reproducciéon de las condiciones limite de la
autopoiesis. Si un agente adaptivo deja de operar como tal (por
ejemplo, deja de moverse en busca de nutrientes), mds temprano
que tarde, dejard de operar también como sistema auténomo. El nivel
analitico emergente, la adaptividad, no solo tiene efectos causales
“descendentes” sobre su nivel ontoldgico base, la autonomia
biolégica. El vinculo es mds profundo, ya que el nivel superior regula
ahora las condiciones de realizacion del nivel base, o la autonomia
biolégica se sostiene o0 no en virtud del éxito o fracaso de la agencia
adaptiva. A esto llamo colapso de la jerarquia: los niveles de
organizacion emergentes regulan la viabilidad de los niveles sobre
los que se anidan, de modo que la subsistencia auténoma del agente
adaptivo, incluso en términos metabdlicos, se juega precisamente en
términos de éxito o fracaso de la propia agencia adaptiva. El nivel
ontolégico emergente, ademds de ser relativamente auténomo,
opera en forma recursiva sobre las condiciones limites del nivel
base, lo que constituye un colapso de la jerarquia de niveles.

DE LA VIDA A LA COGNICION

57



Ensayo de metabolismo dialéctico

Introduzcamos ahora el problema de la “brecha cognitiva”
(Froese y Di Paolo, 2024: 235; ver también Froese y Di Paolo, 2009;
De Jaegher y Froese, 2009). ;Hasta qué punto la adaptividad y
autonomia bioldgica, apropiadas para explicar dindmicas de
creacion de sentido a nivel celular, son pertinentes para dar cuenta
de la cognicién en animales con sistemas nerviosos complejos vy,
especificamente, en seres humanos marcados por el lenguaje y la
cultura simbdlica? Clarifiquemos por un momento los términos de
la discusion. La cognicién emerge cuando “la mayor parte de los
mecanismos adaptivos estd jerarquicamente desacoplada del resto
del cuerpo vivo de tal manera que nuevas estructuras auténomas
pueden surgir mediante dindmicas recurrentes” (Froese y Di Paolo,
2024: 241). La cognicion es una forma especifica de agencia adaptiva,
desplegada en principio por animales con sistemas nerviosos
(Moreno y Mossio, 2015: 167). En otras palabras, un agente viviente
es también cognitivo cuando su agencia adaptiva, mediada por el
desarrollo de un sistema nervioso capaz de regular el vinculo
sensorio-motor con el medio, actualiza un ulterior desacoplamiento
jerdrquico con respecto a las demandas bdsicas de la autonomia
biolégica. La autonomia mneurodindmica define, entonces, la
especificidad bioldgica de la cognicion.

Cuando se realiza la autonomia neurodindmica, Ila
autodeterminacion de la organizacién dindmica neuronal se
convierte en la fuente de las dimensiones teleoldgicas y normativas
especificas de sus funciones constitutivas, agenciales y reguladoras
de este dominio, es decir, el “locus” de identidad se desplaza del
nivel metabdlico y de desarrollo de la organizacién al neuronal (...).
Desde la perspectiva auténoma, la cognicién se refiere a la
capacidad de control neurodindmico de nivel superior sobre los
procesos sensoriomotores y corporales (Moreno y Mossio, 2015:
189).

La cognicién, entonces, remite a un especial desacople del
sistema nervioso (y la actividad sensorio-motora) con respecto a las
demandas metabdlicas de la autopoiesis. “El sistema nervioso esta
al mismo tiempo desacoplado e incorporado” (Moreno y Mossio,

58



Facundo Nahuel Martin

2015: 177). Este desacople es caracteristico de la agencia de los
animales “superiores”, con su capacidad caracteristica para
moverse por el medio de maneras que no siempre responden de
manera inmediata ni directa a imperativos metabdlicos.

Pasemos ahora a la sociabilidad. Froese y Di Paolo afirman que
la interiorizacion del contexto social es constitutiva de la cognicion
humana. Si la agencia adaptiva introduce orientaciones no
estrictamente autopoiéticas en la conducta del ser vivo, la vida
social trastoca todo el paisaje cognitivo del individuo biolégico,
modificando incluso sus esquemas de valores internos. La cogniciéon
social implica un descentramiento de la significacion en relacién con el
propio organismo, lo que presupone un nivel dindmico desacoplado
ulterior. Implica una forma especifica de creacion de sentido
participativa, en virtud de la cual se reconoce al otro agente como tal
(Froese y Di Paolo, 2024: 244). Aparece entonces, como rasgo
especifico y distintivo de la cognicién social, una forma de
normatividad dirigida hacia otro agente, de modo que cada uno
actda sobre el acoplamiento mutuo (Froese y Di Paolo, 2024: 245).

Finalmente, la sociabilidad especificamente humana implica la
enculturaciéon del organismo, en la que aparecen no solo valores
surgidos de la interaccién social, sino también “valores histéricos
derivados de una herencia tradicional preestablecida” (Froese y Di
Paolo, 2024: 241). La cultura humana trae a colacion una
heteronomia especifica, que implica la atencién a normas y valores
heredados de la vida social precedente. “La emergencia de la
heteronomia de la cultura es la aparicién de otra discontinuidad en
el sistema de discontinuidades que constituye la vida, la mente y la
sociabilidad” (Froese y Di Paolo, 2024: 254). La cultura y la
sociabilidad, finalmente, pueden organizarse como niveles
auténomos de andlisis que son, a su modo, externos al organismo
individuado y su autopoiesis. Entre la autonomia bioldgica, la
agencia adaptiva y la cognicién social hay una relacién de
anidamiento y desacople de la jerarquia. Los niveles desacoplados,
sin embargo, gobiernan en cada caso la realizacién efectiva de los
niveles-base, generando una serie de loops recursivos por los cuales
colapsa la propia jerarquia ontoldégica. La agencia adaptiva y la

59



Ensayo de metabolismo dialéctico

sociabilidad compleja condicionan la realizacién de la autonomia
biolégica.

EL METABOLISMO SOCIAL Y LAS MEDIACIONES SOCIAL-INSTRUMENTA-
LES

El marco teérico de la autonomia biolégica y el modelo
enactivo de la cognicién proveen una concepcién de base biolégica
de la agencia subjetiva que vindica, a la vez, una herencia intelectual
hegeliana. El organismo aparece como un sistema auténomo que
produce activamente sus condiciones de existencia, que despliega
actividad autodirigida y se vincula con el medio en términos
evaluativos 'y perspectivales, derivados de su propia dindmica
organizacional. En este movimiento se confirma una ldgica
conceptual dialéctica, en virtud de la cual el sujeto “pone sus
presuposiciones” en una estructura recursiva organizacionalmente
cerrada y termodindmicamente abierta.

Ahora voy a recapitular algunas ideas de dos autores
marxistas contempordneos que reconstruyen una nocién del
metabolismo social en el corazén de la critica del capital. Estos autores
se detienen en las condiciones material-energéticas del proceso de
valorizacién, al tiempo que dialogan con una perspectiva
antropoloégico-filoséfica informada por las ciencias naturales. Aqui
encontramos, de vuelta, la triple 16gica de anidamiento vertical,
desacople del nivel emergente y colapso de la jerarquia ontolégica.
Desde la publicacién de Marx’s Ecology (2000) por John Bellamy
Foster, el concepto de metabolismo social es central para la corriente
ecomarxista. En los trabajos recientes de Kohei Saito (2017, 2023) y
Seren Mau (2023) encontramos relecturas generales del
pensamiento de Marx que ponen la categoria de metabolismo
(Stoffwechsel) en el centro de la critica del capital. Estos marxistas
buscan articular el andlisis social-formal, que se detiene en el valor,
la mercancia y el trabajo abstracto como ldgicas sociales
semovientes, con el andlisis social-material, que se fija en el
intercambio de materia y energin con el medio como dindmica
fundamental de una economia biolégica o encarnada, que subyace al
proceso de valorizacion.

60



Facundo Nahuel Martin

Gambarotto y van Es (2025) proveen un concepto genérico del
trabajo humano de base enactiva. Segun los autores, el enfoque
enactivo permite clarificar “la distincién cualitativa entre la
construccién de nicho biolégica y las formas propiamente humanas
de construccién de nicho” (2025: 150). Sin exagerar (como ha hecho
en ocasiones la tradicién marxista) la diferencia humanos-animales,
los autores proponen que el trabajo da lugar a una forma especifica
de organizacién auténoma, de tipo social, mediada por la
cooperacion y la sedimentacién histérica (Gambarotto y van Es,
2025: 152). Los autores recuperan la herencia de Engels sobre lo que
hoy llamariamos coevolucién genético-cultural de la especie, la
ontologia madura de Lukdcs y, también, los planteos de la
psicologia de Vigotsky. Con esto, en linea con Potapov y Di Paolo
(2024), se proponen acercar marxismo y enactivismo, en un trabajo
de enriquecimiento reciproco que supere los elementos de
“dualismo cartesiano residual” en la primera tradicion. Esta
operacién, asimismo, encamina una exploracién enactiva sobre lo
social como nivel de andlisis, o forma de organizacién, especifica.
En lo que sigue, antes que reconstruir en forma descriptiva estas
primeras exploraciones que acercan enactivismo y marxismo, me
propongo hacer un abordaje complementario. Voy a proponer que
la dialéctica del metabolismo, como aparece en la autonomia
biolégica, también opera al nivel social, y en particular al nivel de la
sociedad capitalista. En otras palabras, la organizaciéon social
(incluidas las mediaciones extrasomaticas del trabajo, herramientas,
etc.) condiciona la viabilidad del metabolismo humano. Los cuerpos
sociales no “ponen sus presuposiciones” o sostienen su autonomia
en aislamiento, sino que lo hacen a través de un proceso metabélico
social y técnicamente mediado cuya forma es cada vez histéricamente
especifica. El trabajo humano organizado (y subsumido al capital en
nuestro medio histdrico), entonces, gobierna las condiciones de
viabilidad metabdlica de cada organismo particular, lo que provoca
un nuevo colapso de la jerarquia ontoldgica emergente, donde
procesos en el nivel de la organizacion social hacen posible la
subsistencia biolégica de los particulares.

La elaboracién propuesta implica dos tesis centrales. Primero,

una tesis antropoldgica: en la especie humana, el metabolismo
organico estd en parte delegado en formas de organizacién y

61



Ensayo de metabolismo dialéctico

mediaciones instrumentales de tipo extrasomatico. Herramientas,
infraestructuras y eventualmente madaquinas, junto con la
organizacién social de la produccién, configuran un tipo de
“metabolismo extendido” en el que el organismo individual delega
parte de su reproduccién. Segundo, una tesis histéricamente
especifica: en la sociedad capitalista, la légica formal de la
valorizacién, que surge como propiedad emergente de la
interaccion social dominada por la mercancia y el capital, subsume
el metabolismo social. El capital como valor que se valoriza
gobierna las condiciones metabdlicas de la reproduccién social.

En esta secciébn voy a reconstruir minimamente la tesis
antropoldgica (o de ontologia social) en el actual debate marxista
sobre el metabolismo. La critica de la economia politica expresa dos
clases de presupuestos intelectuales. Algunos son histéricamente
especificos y remiten a las particularidades de la sociedad
capitalista. Otros conciernen a determinaciones generales de la
especie humana. “Marx también se basa en ciertos presupuestos
socio-ontolégicos cuando construye dialécticamente su sistema.
Consideremos, por ejemplo, el papel de la duracién ‘natural” de la
jornada laboral” (Mau, 2023: 13-14). Mau propone una teoria
marxista del cuerpo como punto de partida de la ontologia social del
poder econémico del capital.

El metabolismo humano es siempre dependiente de herramientas
extrasomdticas, separables del propio cuerpo, que son concebidas y
tfabricadas en relacion con las demandas colectivas del proceso de
reproduccién  societal. “Lo importante del uso humano de
herramientas es que es necesario. Los humanos no utilizan
herramientas simplemente porque les resulte cémodo, sino porque
dependen de ellas” (Mau, 2023: 97). Las propias necesidades
biolégicas humanas son articuladas, modificadas y hasta un punto
producidas en forma social e histéricamente variable. Tanto el
contenido especifico como la forma de satisfacciéon de las demandas
metabdlicas del cuerpo son mediados socialmente. El entorno
instrumental realiza parte del metabolismo humano, llegando a
formar una légica suplementaria (de exterioridad e intimidad) con el
cuerpo. “Al iqual que los pulmones, las herramientas son una parte del

62



Facundo Nahuel Martin

cuerpo humano, una parte necesaria del metabolismo especificamente
humano” (Mau, 2023: 98, cursivas originales).

Los “6rganos artificiales” del paquete instrumental histérico
no corresponden al cuerpo individual aislado. Se construyen en
relacién con las formas variables en que se estructura el proceso de
reproduccién social en un momento y lugar determinados. El
cuerpo humano no puede regular su metabolismo en soledad:
depende de la divisién del trabajo, de la estrategia de reproduccién
ambiental de la sociedad dada y del conjunto de artefactos,
herramientas e infraestructuras correlativas (Mau, 2023: 99). El
cuerpo individual se reproduce vitalmente en la medida en que
participa en el metabolismo social general e integra, en su trabajo, las
mediaciones instrumentales y maneras de actuar del proceso social
colectivo.

En las ciencias cognitivas, la idea de mente extendida sostiene
que la actividad mental excede los limites del cerebro (Chalmers y
Clark, 1998). Soportes extracorporales en los que delegamos
actividades cognitivas, desde un dbaco o un anotador hasta una
computadora, en ciertas condiciones, serian parte de nuestra
arquitectura mental ampliada. Lo mental se extiende mds alld del
craneo y comprende parte de la sociabilidad humana y sus soportes
objetuales. La cognicién, entonces, no solo es intersubjetiva, sino
que también estd delegada en materializaciones externas que
configuran una dimensién objetiva del espiritu o la mente. Para
Mau, la especie humana tiene un andlogo metabolismo extendido:
parte de la actividad organica que garantiza nuestra existencia
biolégica estd delegada en el medio social, la organizacién de la
produccion 'y el conjunto de mediaciones técnicas e
infraestructurales concomitantes (podriamos decirle, también,
metabolismo andamiado o delegado). El metabolismo humano, en
suma, es siempre social y mediado por la técnica.

Esta determinacion antropoldgica de la especie trasciende al
modo de produccién capitalista en su especificidad, pero no remite
a una “esencia humana” inmutable. “Marx consideraba que se
trataba de un hecho cuya explicacién incumbia a los estudios
empiricos de la evolucién humana y no a la teorfa social” (Mau,

63



Ensayo de metabolismo dialéctico

2023: 100). La existencia humana pone de manifiesto formas
especificas de fragilidad e interdependencia del cuerpo humano
individual, que reproduce su vida a partir de la insercién en un
proceso colectivo fijado en parte en un instrumental extrasomatico.?
En la seccién siguiente me detendré en la forma como, en el marco
histéricamente determinado de la sociedad capitalista, la l6gica de
la valorizacién subordina el metabolismo social.

FORMA VALOR Y METABOLISMO INCORPORADO

¢Qué son fenémenos como el capital, la mercancia o el valor?
Se trata de determinaciones formales de la manera como existen las
relaciones sociales en la modernidad realmente existente. La
acumulacién de capital es un proceso social-formal dado por la
valorizacién del valor o la reproduccién continua de la economia de
la ganancia. Se trata de una I6gica relacional plasmada en la estructura
social como nivel de andlisis anidado, que surge de las interacciones
entre individuos portadores de mercancias y adquiere poderes y
propiedades especificos. El capital como valor en movimiento es
una propiedad emergente del proceso de intercambio de mercancias
(Mau, 2023: 43 y ss.).

El proceso social-formal de la valorizacién es histéricamente
determinado. El metabolismo social, que produce riqueza material
o garantiza la reproduccién de la vida, puede asumir numerosas
formas de articulacion histérica concreta. Se trata de una “economia
en especie”, de tipo metabdlico o biolégico, que reproduce vidas en
términos de riqueza material. En palabras de Saito:

3

Esto significa que no hay una oposicién entre la cultura y la biologfa de
la especie, sino una interaccién recursiva entre las dos. Ver Smail (2007) para una
critica al dualismo entre evolucién por seleccién natural y cambio cultural. Ver
Parrington (2021) para un recuento de la coevolucién genético-cultural de la
especie.

64



Facundo Nahuel Martin

Me enfoco en la dimensién “material” (stofflich) del mundo,
un componente esencial de su critica a la economia politica,
generalmente subestimado en las discusiones en torno a El capital.
En esta obra, Marx desarrolla en forma sistemdtica las categorias
formales puras inherentes al modo de produccién capitalista —
“mercancia”, “valor” y “capital”’—, revelando el cardcter especifico
de las relaciones sociales de producciéon constituidas de manera
capitalista, las cuales operan como fuerzas econémicas

independientes del control humano (Saito, 2017: 15).

Para Saito, el movimiento de las formas en torno al proceso de
valorizacién tiene efectos concretos en la estructuracion del
metabolismo social. Implica “una praxis social humana hacia la
naturaleza” (2017: 15), que estructura en términos propios la
produccién de riqueza material. El andlisis del capital debe asumir
una perspectiva dual. Por un lado, hay cambio de forma (Formwechsel)
en el proceso de valorizaciéon, que se desplaza a lo largo de las
formas del dinero, el trabajo abstracto y la mercancia. Por el otro, un
metabolismo o intercambio material (Stoffwechsel) que explica el
proceso encarnado de la vida econémica, que debe proveer a la
satisfaccion de necesidades o a la reproduccién social.

Todas las criaturas vivientes deben tener una interaccién
constante con su ambiente si quieren vivir en este planeta. La
totalidad de estos procesos incesantes crea un proceso de la
naturaleza que no es estatico sino dindmico y abierto. Antes de que
Ernst Haeckel llamara “Okologie” [ecologia] a esta economia de la
naturaleza, este todo orgédnico compuesto por plantas, animales y
humanos se analizaba generalmente bajo el concepto de
“metabolismo” (Stoffwechsel). Esta nocion fisioldgica se popularizé
y en el siglo XIX fue aplicada, més alld de su significado original,
a la filosofia y a la economia politica para describir las
transformaciones y los intercambios entre las sustancias organicas
e inorgdnicas, a través del proceso de produccién, consumo y
digestién, tanto a nivel de los individuos como de las especies
(Saito, 2023: 81).

65



Ensayo de metabolismo dialéctico

El proceso de metabolismo social, en virtud del cual la
actividad colectiva de los seres humanos garantiza la propia
reproduccién vital, aparece entonces como un nivel de andlisis
comun a toda sociedad. Esto habilita una teoria monista estratificada,
donde la vida social es continua con pero no-idéntica a la vida
bioldgica en general. La forma histérica especifica del metabolismo
vital en el capitalismo adquiere las determinaciones social-formales
de la mercancia, el valor que se valoriza y el trabajo abstracto.

La sociedad no existe sin la naturaleza, pero las relaciones
sociales producen sus unicas propiedades emergentes, que no
existen en la naturaleza sin los humanos, incluso si las propiedades
emergentes de la sociedad no pueden separarse por completo de
su base material y soporte. El capital es pardsito de sus portadores
y depende totalmente de ellos, pero permanece ciego ante ellos
hasta que su degradacién aparece como un obstdculo para la
valorizacién. Este cardcter paraddjico del capital es exactamente el
motivo por el que la critica de la economia politica de Marx pone
énfasis en la distincion y la interconexiéon de las formas
"puramente sociales" y sus "portadores" materiales y analiza su
tension debido a su falta de identidad (Saito, 2022: 120).

El metabolismo social y el proceso de valorizacion aparecen
entonces como niveles emergentes o anidados relativamente
desacoplados: las exigencias del primero no coinciden
necesariamente con las del segundo. La reinversién productiva de
la ganancia se mesura en términos de valor mercantil abstracto,
expresado en dinero. El valor, como propiedad puramente social de
la mercancia, es una categoria “no metabdlica”, que surge como
atributo emergente del intercambio. “En contradiccién directa con
la objetividad sensorialmente grosera del cuerpo de las mercancias,
ni un solo 4tomo de sustancia natural forma parte de su objetividad
en cuanto valores” (Marx, 1971: 58). El proceso de valorizacién
asume una indiferencia l6gico-formal frente al metabolismo social.
“La forma valor se abstrae cuantitativa y cualitativamente del hecho
de que la riqueza implica un metabolismo (...) gente-naturaleza”
(Burkett, 1996: 333). La teorfa del valor, en este esquema, explica el

66



Facundo Nahuel Martin

desacople constitutivo entre el proceso de acumulacion y el proceso de
creacion de riqueza material. En otras formas sociales también
puede haber desacoples entre el nivel de la estructura social, con sus
propiedades emergentes, y el nivel del metabolismo social. El valor
y el dinero expresan una forma histéricamente especifica, propia de la
modernidad capitalista, de desacople formal de una dindmica social
frente al metabolismo encarnado. El primer proceso es formal-
abstracto e infinito, mientras que el segundo es material-concreto e
intrinsecamente finito. El proceso social puede expresar “valores no
metabdlicos”, incluso dafiinos para la reproduccién de la vida
material (rupturas metabdlicas, Foster, 2000). En el caso
histéricamente determinado de la acumulacién capitalista, los
valores implicitos emergentes, que guian el proceso de produccién
e intercambio, estdn desacoplados de los “valores metabdlicos” de
la reproduccién social a nivel de la riqueza material.

METABOLISMO SOCIAL EXTENDIDO Y COLAPSO DE LA JERARQUIA ON-
TOLOGICA

En el andlisis metabdlico del capital encontramos, también,
que hay colapso de la jerarquia entre niveles de andlisis anidados. Si el
metabolismo humano implica una delegacién en estructuras y
herramientas extrasomdticas, es de esperar que la légica social
gobierne las condiciones de la propia reproduccién biolégica de los
individuos. “Debido a la dependencia humana de las herramientas,
los momentos constitutivos del metabolismo humano son mucho
mds fdciles de separar y disolver temporalmente que los
metabolismos de otros animales” (Mau, 2023: 99). Las personas
reproducen sus vidas de maneras mds o menos satisfactorias
conforme su insercién en un proceso social estructurado de acuerdo
a las variables formas histéricas de la existencia colectiva, con sus
también variables formas instrumentales de realizaciéon concreta. En
el caso de la sociedad capitalista, el proceso de valorizacién, como
l6gica emergente surgida del intercambio de mercancias y la
producciéon para la ganancia econdémica, pasa a gobernar las
condiciones materiales del metabolismo social. Es decir que las personas
reproducen su vida en la medida en que se acoplan a la l6gica del
capital (reinversién productiva de la ganancia), intercambian

67



Ensayo de metabolismo dialéctico

mercancias y realizan asi el circuito de la reproduccién social
(Bhattacharya, 2017).

En otras palabras, la propia reproduccién societal estd
subsumida bajo el proceso de valorizaciéon, que controla sus
condiciones limite de realizacion. El capital, en efecto, configura una
“dominacién metabdlica”. Se trata de una forma de poder social que
no es identificable con la violencia ni la ideologia (Mau, 2023: 4).
Ejerce una compulsién muda sobre lo social, que no interpela ni
reprime directamente a las personas. La l6gica del capital subsume
progresivamente el metabolismo social. Controla las condiciones de
reproduccién de la vida, estructura la l6gica social de interaccién y
construye un paquete instrumental (mdquinas, infraestructuras,
artefactos) adecuado a su légica. Los sujetos, entonces, reproducen
su existencia en cuanto se insertan en el metabolismo social
subsumido por el capital, que hoy tiene escala planetaria.

Una condicién fundamental del modo de produccién
capitalista [es] la separacién radical entre la vida y sus condiciones,
que permite al capital insertarse como mediador entre ellas (...) La
valorizaciéon del valor se inyecta en el metabolismo humano,
haciendo de la reproduccién del capital la condicién de la
reproduccién de la vida (Mau, 2023: 132).

El capital pasa a mediatizar la relacién entre la vida humana y
sus condiciones materiales de posibilidad. No se dirige
directamente a los sujetos (ya sea mediante la violencia o la
ideologfa). Subordina el proceso de reproduccién social y ejerce
sobre las personas una compulsién indirecta. El capital rige, pues, la
relacién entre la vida y su metabolismo social delegado. Estructura
un tipo de dominacién que no aparece como inmediatamente
politico y que coacciona a los sujetos, en cambio, a través del control
de su entorno vital. La actividad social y el desarrollo técnico pasan
a estar gobernados por el capital como proceso autotélico (valor que
pone valor), de modo que el metabolismo social se reproduce en la
medida en que la légica de la ganancia lo hace. Esto vale,

68



Facundo Nahuel Martin

especialmente, para los cuerpos de la clase trabajadora, cuerpos
“proletarios”, precisamente, porque estan desposeidos de los
medios para reproducir su vida. “La subsuncién de la reproduccién
social en la légica de la valorizacién presupone el sometimiento de
los que no tienen acceso a los medios de produccién fuera del

mercado a los que controlan esos medios de produccién” (Mau,
2023: 130).

El proceso social de interaccion regula las condiciones
instrumentales de realizacién del metabolismo incorporado, sobre
el que, a su vez, se asienta (si los cuerpos individuales no
reproducen su existencia material, la sociedad y sus propiedades
emergentes se vuelven imposibles). Vemos entonces el colapso de la
jerarquia ontolégica, también, en la relacién entre procesos social-
formales anidados y el metabolismo orgdnico de la sociedad que los
posibilita. El proceso social (en nuestra época, el proceso de
valorizacién) gobierna las condiciones limite de la reproduccién,
incluso, biolégica. El nivel anidado de la valorizacién del valor, que
emerge de la peculiar organizacién de las relaciones sociales en el
capitalismo, se desacopla del metabolismo social y adquiere un
dinamismo autonomizado. Al mismo tiempo, la jerarquia
ontoldgica entre el metabolismo social y el proceso formal (de
valorizacién) colapsa, en cuanto el nivel emergente pasa, una vez
autonomizado, a controlar las condiciones de realizacion del
primero.

Mau analiza dos ejemplos relativamente recientes de
subsuncién del metabolismo social bajo la légica del capital: la
revolucién agricola y la logistica. El primer ejemplo expresa de
manera clara la dindmica de subsuncién metabdlica, en virtud de la
cual la l6gica social (la acumulacién) gobierna las condiciones limite
de la reproduccién biolégica humana. Con la revolucién agricola, la
produccién de varios alimentos pasé a depender de grandes
cadenas de valor/suministro mundializadas, que producen y
distribuyen desde fertilizantes artificiales hasta semillas
transgénicas. La reproduccién de las condiciones materiales para la
actividad agricola pas6, entonces, a generarse fuera de la propia
agricultura, en un proceso industrial de escala y globalizado (Mau,
2023: 263). La agricultura moderna, podemos decir, se realiza en la

69



Ensayo de metabolismo dialéctico

medida en que se acopla al proceso mundializado del capital, que le
provee sus medios técnicos de reproduccién. Es asi que un proceso
metabdlico basico, la produccién de alimentos, pasa a depender de
una dindmica social emergente compleja en la que se combinan
mediaciones técnicas (fertilizantes, semillas) y sociales (sistemas
financieros, cadenas de valor). El proceso social-formal de la
acumulacién de capital, en otras palabras, avanza sobre el gobierno
de las condiciones limite de la reproduccién metabdlica, al punto de
que la propia actividad agricola llega a depender del complejo
sistema industrial y financiero orquestado por la acumulacion.

CONCLUSIONES Y PREGUNTAS ABIERTAS: NIVELES Y RECURSIVIDAD

El concepto de metabolismo social es central para el andlisis
marxista del capital, en particular para el marxismo ecolégico, una
corriente de pensamiento prolifica tanto desde el punto de vista de
la exégesis textual como desde el andlisis de procesos
socioambientales concretos. Sin embargo, esta profusion de
investigaciones metabdlicas no ha venido acompafiada por la
elaboracion de una teoria marxista del cuerpo adecuada, con la
excepcion del notable trabajo de Mau. En este articulo presenté una
hipétesis tedrica: la nocién de autonomia bioldgica y el enfoque
enactivo de la cognicion pueden proveer elementos para el
desarrollo de esa teoria faltante. Este enfoque, formulado en la
tilosofia de la biologia y las ciencias cognitivas, tiene a la vez raices
en la concepcién hegeliana de la vida. Expresa una “dialéctica del
metabolismo” en funcién de la cual los seres vivos “ponen” o
realizan las condiciones de posibilidad de su propia reproduccién
vital en una serie de actividades recursivas de tipo autopoiético.
Estas estructuras recursivas implican siempre loops extrafios en los
que ciertas ldgicas emergentes colapsan sobre sus propias
condiciones de posibilidad. Integran, en su actividad
automediadora, la produccién de los medios para sostener esa
misma actividad.

Los organismos, como sistemas auténomos, bregan por su

reproduccién metabdlica. Presentan procesos dindmicos recursivos,
organizacionalmente cerrados (cada proceso de un sistema

70



Facundo Nahuel Martin

auténomo depende de al menos otro proceso metabdlico del mismo
sistema). El cierre organizacional en el organismo viene, a la vez, de
la mano de la apertura termodindmica, o de la necesidad de
mantener un intercambio material-energético con el medio. Esta
unidad de cierre organizacional y apertura termodindmica es
regulada por la agencia adaptiva, o capacidad del organismo para
regular activamente su acoplamiento metabdlico con el entorno.
Con la agencia adaptiva, que es propia de todos los seres vivos,
emerge ya un nivel desacoplado de actividad que se diferencia de la
autonomia orgdnica fundamental. Entre estos niveles vemos
anidamiento ontolégico, desacople y colapso de la jerarquia.
Anidamiento, porque la agencia adaptiva solo es posible sobre la base
del proceso organizacional de la autonomia biolégica. Desacople,
porque el nivel emergente, la agencia adaptiva, no se rige necesaria
ni continuamente por los valores, orientaciones de accién y
estructuras regulativas del nivel base. Los organismos, en cuanto
agentes, deben servir a la autonomia biolégica (mantener su
existencia), pero expresan también “valores no metabdlicos” que
rigen la motilidad, la exploracién del medio y el encuentro con lo
imprevisto. Finalmente, hay colapso de la jerarquia porque el nivel
emergente (la agencia adaptiva que regula el intercambio con el
medio) llega a gobernar las condiciones limite del nivel base (la
autonomia biolégica), porque determina el acceso a materia y
energia del medio, sin las cuales el organismo no puede perdurar en
el ser. Esta triple relacion expresa una primera dialéctica del
metabolismo, que encontramos ya expresada al nivel celular.

En la teoria marxista actual encontramos una interaccién
l6gica similar y continua (no idéntica) entre las demandas formales
del proceso de valorizaciéon y la economia encarnada del
metabolismo social. La acumulacién de capital expresa una légica
formal surgida de la interaccion humana en una sociedad
productora de mercancias. Como propiedad social emergente, el
capital (valor en movimiento) estd anidado en la reproduccién
societal y su interaccién metabdlica con el ambiente. Sin embargo,
no sirve al metabolismo social como un mero medio suyo. Por el
contrario, en cuanto légica formal autonomizada, la dindmica del
capital atiende a sus propias necesidades de reproduccién, con
relativa indiferencia frente a las demandas de la vida social

71



Ensayo de metabolismo dialéctico

encarnada (desacople del nivel emergente). Finalmente, también hay
colapso de la jerarquia porque el metabolismo social es subsumido por
el capital, que entonces gobierna sus condiciones de realizacién. La
acumulacién se expande sobre la vida social y se apropia de sus
condiciones materiales de reproduccién en todo el planeta. Un nivel
de interaccién emergente pasa a gobernar sus condiciones de
posibilidad basales, lo que pone en acto un nuevo colapso de la
jerarquia ontolégica. En este tercer caso, la triple dindmica resefiada
se presenta en el marco de la teoria social critica histéricamente
determinada, referida especificamente a la sociedad capitalista. En
este caso, el colapso de la jerarquia ontoldgica expresa una forma de
dominacién social impersonal y anénima, dada por la coaccién
muda que el proceso de valorizacién ejerce sobre el metabolismo
encarnado.

Mencionaré, antes de cerrar, dos problemas que requieren
investigaciones posteriores: el problema de la naturaleza humana y
el del capital como sujeto. La nocién de naturaleza humana ha sido
ampliamente cuestionada, deconstruida e incluso abandonada en
las ciencias sociales y las humanidades del dltimo siglo. Contra toda
forma de esencialismo naturalista, las ciencias sociales criticas han,
por buenas razones, enfatizado el cardcter situado, contingente y
sometido a la variabilidad histérica de la experiencia y subjetividad
humanas. En los andlisis metabdlicos presentados no parece haber
una nocion esencialista de la naturaleza humana. En cambio, se
afirma que hay algunas peculiaridades biolégicas de nuestra especie
que deben ser tenidas en cuenta por la ciencia social (la delegacién
del metabolismo organico en la interaccién social y su estructura, la
importancia del paquete instrumental para la reproduccién
societal). Estas peculiaridades bioldgicas son, segin Mau, simples
hechos, productos de nuestra historia como especie (2022: 100).
Como otros resultados de la seleccién natural, las particularidades
bioldgicas genéricas de la especie humana son dependientes de
trayectorias evolutivas sujetas a contingencias de la historia natural.
El recurso tedrico a la biologia de la especie, en otras palabras,
plantea una discusién nueva, que no deberia formularse bajo los carriles
de una oposicién dual entre una cultura histérica-cambiante y una biologia
rigida-estable. Fenémenos bien documentados, como la plasticidad
neuronal (Malabou, 2008) o la coevolucién genético cultural (Smail,

72



Facundo Nahuel Martin

2007), nos ensefian que el vinculo entre lo biolégico y lo social es
mds dindmico, recursivo y enmarafiado de lo que sugiere cualquier
oposicién tajante heredada naturaleza es historia. Futuras
investigaciones deberdn elucidar con mds detalle qué significa
operar con un concepto empiricamente informado de la biologia de
la especie sin que eso implique una nueva hipdstasis metafisica de la
nocion de naturaleza humana.

En segundo término, jse comporta el capital como sujeto de la
reproduccion metabdlica de la sociedad moderna? ;Hay un cierre de las
constricciones, como el que vemos en el organismo singular, en el
nivel de la sociedad capitalista de conjunto? ;Es el capital un
proceso auténomo de orden superior que organiza recursivamente
lo social? Mau se opone a la tesis del capital como sujeto (2022: 39 y
ss.). En cambio, trabajos afines al andlisis metabdlico, como el de
Carson (2023) enfatizan tanto el paralelismo como las tensiones
entre la dindmica recursiva del capital y la reproduccién de la vida.
Marx, para Carson, operaria con dos conceptos de vida, uno de base
“fisiologica” y referido a la reproduccién social, el otro, surgido de
la 16gica del capital como proceso formal, que subsume vy
distorsiona al primero. “Cuando nos referimos al concepto de
«vida» de Marx en EI Capital, hay dos significados: uno concreto y
otro abstracto” (Carson, 2023: 182). El cardcter abierto, sometido a
tensiones dindmicas y funcionalmente subdeterminado de toda
forma de organizacién social hace pensar que la 16gica del capital
no es del todo andloga al “cierre de las constricciones” que se da en
la autonomia biolégica. Con todo, explorar esta tensién entre los dos
conceptos de vida de Marx (el metabdlico y el 16gico-formal), exige
un trabajo pendiente. Este trabajo debera clarificar, también, en qué
medida la légica del capital expresa un nivel auténomo de
organizacion especifica.

Por lo pronto, en este trabajo sostuve que hay algunas
afinidades formales entre la autonomia biolégica y el metabolismo
social delegado. Vemos una légica afin que retine tres movimientos
conceptuales (anidamiento, desacople, colapso de la jerarquia).
Estos movimientos expresan la continuidad entre las formas de la
vida humana, mediadas por la cognicién simbdlica y las estructuras
sociales complejas, y la vida biolégica mds general como espacio

73



Ensayo de metabolismo dialéctico

l16gico de la autonomia orgdnica. Encontramos una dialéctica del
metabolismo en la estructuraciéon anidada, vertical, de ldgicas
recursivas de la vida social humana y la vida biolégica en general.
El colapso de la jerarquia parece que viene explicado por un rasgo
fundamental de la autonomia biolégica (y de las formas de
actividad que emergen sobre ella). El ser vivo pone sus presuposiciones
o garantiza las condiciones de su propia viabilidad en su actividad
autogenerada (loop extrafo). Cuando aparecen niveles anidados o
instancias novedosas en su accion vital, es esperable que éstos se
compliquen con los niveles base, antes de simplemente agregarse
como mddulos discretos apilados. Si la “légica de la vida” es
recursiva, autoorganizadora y dirigida hacia la propia
sostenibilidad, no es de extrafiar que esta 16gica complique e integre
cada nivel de estructuracién en un proceso recursivo mds que
aditivo. El colapso de la jerarquia ontoldgica, al fin, marca la unidad
de identidad y diferencia entre niveles anidados (desde la autonomia
biolégica hasta el metabolismo social extendido) en el espacio 16gico
de la vida.

Bibliografia

Alaimo, S. (2010): Bodily Natures. Indianapolis: Indiana University
Press.

Angus, 1. (2016) Facing the Anthropocene. Fossil Capitalism and the
Crisis of the Earth System, Nueva York, Monthly Review Press.

Assalone, E. (2021) “Una legiéon de estrellas en el mar. El
surgimiento de la subjetividad en la Filosofia de la Naturaleza de
Hegel”, Anuario filoséfico, 54:2, 321-345.

Assalone, E. (2023): “Divisién y reintegracién del concepto. La
asimilacién en la Légica de Hegel”, Daimon. Revista Internacional
de Filosofia, en prensa, aceptado para publicacién, disponible
online como publicacién en avance:
https:/ /revistas.um.es/daimon/libraryFiles /downloadPublic/1
3691 (Julio 2025 ultimo acceso).

74



Facundo Nahuel Martin

Barandiaran, X. Di Paolo, E. y Rohde, M. (2009): “Defining
agency: Individuality, normativity, asymmetry, and spatio-
temporality in action”, Adaptive Behavior, 17:5, 367-386.

Bennett, J. (2009): Vibrant Matter, London, Duke University Press.

Bhattacharya, T. (2017): Social Reproduction Theory. Remapping
Class, Recentering Oppression, Londres, Pluto Press.

Biset, E (2022): Escena postextual de la teoria. Revista de estudios
literarios latinoamericanos, 9(12), 124-150.

Braidotti, R. (2013): The Posthuman, London, Polity.

Burkett, P. (1996): “Value, Capital and Nature: Some Ecological
Implications of Marx's Critique of Political Economy”, Science &
Society, 60:3, 332-59.

Burkett, P. (1999): Marx and Nature. Red and Green Perspectives,
Londres, Palgrave.

Carson, R. (2023): Immanent Externalities. The Reproduction of Life
in Capital, Londres, Verso.

Clark, A., & Chalmers, D. (1998): The Extended Mind. Analysis,
58:1, pp. 7-19.

Colebrook, C. (2014): “Extinct Theory”, en Death of the
PostHuman, Londres: OpenHumanities Press.

Deacon, T. (2011): Incomplete Nature, Nueva York, Norton and
Norton Co.

De ]aegher, H. y Froese, T. (2009): “On the role of social interaction
in individual agency”. Adaptive Behavior, 17:5, 444—460.

Di Paolo, E., Buhrman, T., Barandiaran, X. (2017): Sensorimotor life:
An enactive proposal, Oxford, Oxford University Press.

75



Ensayo de metabolismo dialéctico

Di Paolo, E. (2022): “Enaction and Dialectics — Part I” en
Dialectical Systems, online:
https:/ /www.dialecticalsystems.eu / contributions /enaction-
and-dialectics-part-i/ (Diciembre 2024 tltimo acceso).

Di Paolo, E., Cuffari, E. y De Jaegher, A. (2023) Linguistic Bodies.
The Continuity between Life and Language. Massachusetts, MIT
Press.

Di Paolo, E. y Froese, T. (2024 [2011]): “El enfoque enactivo.
Bosquejos tedricos desde la célula hasta la sociedad”, Andamios,
21:54, 213-262.

Foster, J. B. (2000): Marx’s Ecology: Materialism and Nature. Nueva
York, Monthly Review Press.

Foster, J. B. Brett, C. and York, R. (2010): The Ecological Rift.
Capitalism’s War on the Earth. Nueva York, Monthly Review Press.

Froese, T. y Di Paolo, E. (2009): “Sociality and the life-mind
continuity thesis”, Phenomenology and the Cognitive Sciences, 8:4,
439-463.

Gambarotto, A. y Mossio, M. (2022): “Enactivism and the
Hegelian Stance on Intrinsic Purposiveness”, Phenomenology and
the Cognitive Sciences, 23, 155-177.

Gambarotto, A. y Nahas, A. (2023): “Nature and Agency:
Towards a Post-Kantian Naturalism”, Topoi, 42:3, 767-780.

Gambarotto, A. y van Es, T. (2025): “An enactive account of
labor”, Mind and Society, 24, 147-164.

Hofstadter, D. (2007): I am a strange loop, Nueva York, Basic Books.

La Greca, M. y Solana, M. (2024): El discurso no es destino. Buenos
Aires, Madreselva.

Malabou, C. (2024): ;Qué hacer con nuestro cerebro?, Buenos Aires,
Coloquio de perros.

76



Facundo Nahuel Martin

Malm, A. (2016): Fossil Capital. The Rise of Steam Power and the
Roots of Global Warming, Londres y Nueva York, Verso.

Malm, A. (2017). The Progress of this Storm. Nature and Society in a
Warming World. Londres and Nueva York: Verso.

Marques, V. (2016): “Positing the Presuppositions Dialectical
Biology and the Minimal Structure of Life” en Hamza, A. y Ruda,
E. (eds). Slavoj Zizek and Dialectical Materialism, Nueva York,
Palgrave, 113-132.

Maturana, H. y Varela, F. (1994 [1974]): De mdquinas y seres vivos,
Buenos Aires, Lumen.

Mau, S. (2022): Mute Compulsion: A Marxist Theory of the Economic
Power of Capital, Londres, Verso.

Marx, K. (1971): Elementos fundamentales para la critica de la
economia politica (Grundrisse) 1857-1858, Tomo 1, México, Siglo
XXI.

Moreno, A. y Mossio, M. (2015): Biological Autonomy. A
Philosophical and Theoretical Enquiry, Dordrecht, Springer.

Ng, K. (2020): Hegel’s Concept of Life, Oxford, Oxford University
Press.

Potapov, K. y Di Paolo, E. (2024), “Marxism and Science from an
Enactive Perspective”, Marxism & Sciences, 3(2), 109-124.

Saito, K. (2017): Karl Marx’s Ecosocialism. Capital, Nature, and the
Unfinished Critique of Political Economy. Nueva York: Monthly
Review Press

Saito, K. (2023): Marx in the Anthropocene, Cambridge, MA,
Cambridge University Press.

Smail, D. L. (2007): On Deep History and the Brain, Los Angeles,
University of California Press.

7



Ensayo de metabolismo dialéctico

Varela, F. ([1979] 2025): Principles of Biological Autonomy,
Cambridge MA, MIT Press.

Viverios de Castro, E. (1998): “Cosmological Deixis and
Amerindian Perspectivism. The Journal of the Royal Anthropological
Institute, 4(3), 469-488.

Viveiros de Castro, E. (2003): “Perspectivismo vy
multiculturalismo en la América Indigena”, en A. Chaparro, & C.
Schumacher (Eds.), Racionalidad y discurso mitico, Bogotd, Centro
Editorial Universidad del Rosario, 191-243.

Weber, A., Varela, F. (2002) “Life after Kant: Natural purposes and
the autopoietic foundations of biological individuality”.
Phenomenology and the Cognitive Sciences, 1, 97-125.

Wilson, E. (2015): Gut Feminism, Durham, Duke University Press.

78






NOTAS SOBRE LA MATERIA DEL
PUEBLOEN PIER PAOLO PASOLINI

NOTES ON THE MATTER OF THE PEOPLE IN PIER
PAOLO PASOLINI

Natalia Taccetta’

UBA - UNA - CONICET

Resumen

Una revisién de parte de la profusa obra de Pier Paolo Pasolini
permite imaginar algunos de los posibles motivos de su asesinato
en Ostia, cerca de Roma, en 1975. La desobediencia artistica y
politica que representd y la libertad sexual que vivié con orgullo le
valieron una vida de persecucién judicial y censura desde el
comienzo de su obra. En paralelo a una importante carrera como
poeta, cineasta y ensayista, tuvo una compleja relacién con el

! es doctora en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires (UBA) y
doctora en Filosofia por la Universidad de Paris 8 y doctora en Historia por la
Escuela de Altos Estudios Sociales de la Universidad Nacional de San Martin
(EIDAES-UNSAM). Es magfster en Sociologfa de la Cultura por EIDAES-UNSAM
y profesora y licenciada en Filosoffa por la UBA. Es investigadora del CONICET
con sede en el Instituto de Investigaciones Gino Germani, docente e investigadora
de la UBA y del Departamento de Artes Audiovisuales de la Universidad
Nacional de las Artes, donde dirige el Instituto de Investigaciones en Artes
Audiovisuales. Es miembro del Seminario de Género Afectos y Politicas (SEGAP).

Recibido 28-08-2025 — Estudios Posthumanos, 2 (2025), ISSN: 2953-4089, pp. 80-105
— Aceptado 01-10-2025

80



Natalia Taccetta

materialismo. Acepté la influencia del marxismo y la hizo publica
en sus obras, pero también exploré sus contradicciones con el
Partido Comunista Italiano y con cierta versién del humanismo en
una cruzada antiburguesa. Su contradictoria visiéon del mundo
politico se caracteriz6 como un “empirismo herético”, pues,
marxista y razonablemente ateo, sostenfa una fascinacién visceral
por lo sagrado de lo popular y de cierta espiritualidad que vefa
tomar forma en algunas zonas de la realidad social. En su obra
poética, igual que su obra ensayistica y periodistica, polemiz6 con
el marxismo oficial y el catolicismo, a los que llamaba “las dos
iglesias” y a las que reprochaba no entender la cultura de sus bases
proletarias y campesinas. Fue en el cine donde encontré un lenguaje
con el espesor suficiente como para establecer estas conexiones y
hallar la materialidad del pueblo. Revisar algunas de sus peliculas
para descubrirla conlleva, entre otras cosas, detenerse sobre algunas
de sus primeras imdgenes a fin de encontrar allf la superficie de la
politica.

Palabras clave: Pasolini — materialismo — pueblo — fascismo

Abstract

A review of Pier Paolo Pasolini's extensive work allows us to
imagine some of the possible motives for his murder in Ostia, near
Rome, in 1975. The artistic and political disobedience he represented
and the sexual freedom he proudly lived earned him a life of judicial
persecution and censorship from the very beginning of his work.
Alongside an important career as a poet, filmmaker, and essayist,
he had a complex relationship with materialism. He accepted the
influence of Marxism and made it public in his works, but he also
explored his contradictions with the Italian Communist Party and a
certain version of humanism in an anti-bourgeois crusade. His
contradictory vision of the political world was characterized as a
“heretical empiricism” because, Marxist and reasonably atheist, he
held a visceral fascination with the sacredness of the popular and

81



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

with a certain spirituality that he saw taking shape in certain areas
of social reality. In his poetic work, as well as in his essays and
pieces of journalism, he polemicized with official Marxism and
Catholicism, which he called “the two churches” and criticized for
not understanding the culture of their proletarian and peasant base.
It was in films that he found a language deep enough to establish
these connections and discover the materiality of the people.
Reviewing some of his films to discover it entails, among other
things, examining some of his early images to find the surface of
politics there.

Keywords: Pasolini — Materialism — People — Fascism

INTRODUCCION

Estas pdginas se enmarcan, de algin modo, entre los
homenajes y relecturas de la profusa obra de Pier Paolo Pasolini que
se realizan en diversos &mbitos de la cultura a cincuenta afios de su
asesinato en Ostia. La revisiéon de sus trabajos literarios, tedricos y
cinematograficos permite dimensionar tanto el caracter politico de
su vida y su obra como la preeminencia materialista de su
pensamiento. El 2 de noviembre de 1975, a primera hora de la
mafiana, era encontrado cerca de Roma su cuerpo ultrajado, “casi
como un montén de desperdicios”, tal como recordé la mujer que lo
descubrié (Nicotra, 2005: 7). Sus rasgos irreconocibles y el cuerpo
destrozado hicieron evidente el encono con el que habia sido
asesinado y con el que se habia atacado aquello que moria con él: la
desobediencia, la creatividad y la libertad sexual.

Treinta afios después, su asesino confeso, Giuseppe Pelosi,
después de una condena de casi diez afios, aseguré en un programa
de la sefal televisiva italiana RAI 3 que él no habia sido el
responsable; que, ya fallecidos sus padres, se animaba por primera

82



Natalia Taccetta

vez a decir que habia sido amenazado por otros sujetos mayores que
él -que en 1975 tenia solo diecisiete afios-, que masacraron al artista
al grito de “maricén, cerdo comunista” (Nicotra, 2005: 7). Con esta
confesién, aparecieron diversos interrogantes, pero también la
certeza de que el asesinato de Pasolini era un asunto no personal,
sino politico, como lo habian sido la persecucién judicial y la
censura que padecié desde el comienzo de su obra.

Esta fue una de las versiones oficiales de una trama que
posiblemente haya involucrado a los servicios secretos italianos, la
Iglesia y la élite politica. Se dijo también que, a causa del supuesto
chantaje por unos rollos de su polémica y tdltima pelicula Salo o los
120 dias de Sodoma, Pasolini acudi6 a la cita en la que lo masacraron.
Oincluso que su muerte se vinculara mas probablemente a la novela
que estaba a punto de publicar que a la moral homéfoba. En efecto,
una hipétesis extendida sostiene que el cineasta estaba préximo a
publicar Petréleo, la novela -inacabada y publicada de manera
postuma en 1992- en la que iba a desvelar la trama detrds del
asesinato de Enrico Mattei, industrial petrolero del Ente Nazionale
Idrocarburi. Mds que una pelea entre homosexuales o un ataque
homofébico, es posible que el asesinato de Pasolini estuviera
vinculado a un pacto secreto. Este incluy6 un asesino confeso, un
taxi boy posiblemente inocente, unos atacantes con acento del sur
que juzgaban orientaciones sexuales y una justicia que se expidi6é
rdpidamente para cerrar el caso. No obstante, en 2023, debid
calificar la muerte de Pasolini como “crimen sin resolver”?.

En paralelo a una importante carrera como poeta, cineasta y
ensayista, tuvo una compleja relacién con el materialismo. Acepté
la influencia del marxismo y la hizo publica en sus obras, pero

? Oriana Fallaci fue una periodista italiana, destacada por entrevistas a
personalidades como Henry Kissinger, el Sha de Irdn y Golda Meir, ademds de
corresponsal de guerra en Vietham y una acérrima detractora del extremismo
isldmico. Fue de las personas que mds cuestiond la version oficial del asesinato de
Pasolini, a quien habfa conocido en Nueva York en 1966.

83



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

también exploré sus contradicciones con el Partido Comunista
Italiano y con cierta version del humanismo en una cruzada
antiburguesa. Se definia como marxista, se reconocia heterodoxo y
era, fundamentalmente, un critico acérrimo de la cultura de
consumo de su tiempo. Culpaba de falta de impulso de insumisién
alosjovenes, a quienes, por ejemplo, estd dirigido su poema de 1968
“El PCI a los jévenes”. Convencido de que a la revolucién no la
harian nunca los estudiantes a quienes veia como nifios burgueses,
Pasolini sostenia:

Es triste. La polémica

contra el PCI deberia haberse hecho

en la primera mitad de la década pasada. Estan retrasados, hijos

Y no importa si entonces ustedes atin no habian nacido...

Ahora los periodistas de todo el mundo (incluidos los de la
television)

les lamen (como creo que atn se diga en el lenguaje de las
universidades) el culo.

Yo no, amigos.

Tienen caras de hijos de papd. (Pasolini, 2005: 212)

En este mismo sentido, estaba convencido de que no habia en
Italia algo asi como una “lengua nacional”, pues el idioma italiano
habia sido originalmente una lengua literaria, luego adoptada por
la burguesia durante la unificacién del paifs y mds tarde convertida
en el habla de la tecnocracia y el neocapitalismo. Contra esta lengua
burguesa, Pasolini intent6 ser poeta de una lengua humanista, que
se tradujo en versos o imdgenes con los que desmenuzé el discurso
de la politica democristiana y la izquierda melancélica de su tiempo,
para decirlo en términos benjaminianos. Contra esa izquierda tan
criticada por Walter Benjamin en el transitado texto “Melancolia de
izquierda” de 1931, que lamentaba mads las glorias perdidas que su
incapacidad de transformar la realidad, Pasolini queria lo que

84



Natalia Taccetta

podria llamarse una lengua operante, que pudiera hacer frente a lo
que Esteban Nicotra (2005: 11) llama “homo tecnologicus”.

Apostaba a una lengua que fuera capaz de meterse en el
dmbito de la técnica para crear monstruos que la horadaran desde
adentro; que pudiera revolucionar aspectos superestructurales,
entendiendo, como buen lector de Antonio Gramsci, su cardcter
empirico para enfrentar al abismo del neocapital, el consumismo, la
obsesion por la seguridad y la comodidad. En definitiva, confiaba
en que debia existir una lengua para protestar contra el
conformismo en todas sus formas, especialmente para reaccionar
frente a aquellas formas del decir que terminaban siendo
decididamente fascistas. Esto era claro en el citado “El PCI a los
jovenes” cuando se dice:

Por eso provoco a los jévenes,

ellos son, presumiblemente, la tltima generacién
que ve a los obreros y a los campesinos:

la préxima generacion no verd a su alrededor

mds que la entropia burguesa. (Pasolini, 2005: 215)

Su compleja y contradictoria visiéon del mundo politico se
caracterizé como un “empirismo herético”. Era, como se ha dicho,
marxista y razonablemente ateo, pero sostenfa una fascinacion
visceral por lo sagrado de lo popular y de cierta espiritualidad que
vefa tomar forma en algunas zonas de la realidad social. En su obra
poética, igual que en su obra ensayistica y periodistica, despleg6 el
materialismo heterodoxo, polemizando con el marxismo “oficial” y
el catolicismo, a los que llamaba “las dos iglesias” y a las que
reprochaba no entender la cultura de sus propias bases proletarias
y campesinas.

85



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

Entre otros dmbitos, en el cine encontré un lenguaje con el
espesor suficiente como para establecer estas conexiones y hallar la
materialidad del pueblo. Revisar algunas de sus peliculas para
descubrirla conlleva la intervencién de detenerse sobre algunas de
sus primeras imdgenes a fin de encontrar alli la superficie de la
politica. Hacer politica era, para Pasolini, ir contra la corriente, estar
en un estado de cosas maldecido por el poder y sus mecanismos.
Hacer politica era acceder a la materialidad hereje de lo mégico y lo
arcaico, aquello que el marxismo de su época no alcanzaba a pensar.
Lo que sigue se escribe en la textura que dejan estas inquietudes
para tomar algunas notas sobre la materia del pueblo.

EL CUERPO LUMPEN

Entendiendo la historia como una contienda permanente,
Pasolini se identificaba con los marginados, los héroes miserables
de sus primeras peliculas, convencido de que la rebelién verdadera
no vendria de las discusiones marxistas de salén ni del movimiento
estudiantil, sino de la clase obrera. De ahi que pusiera en el centro
de sus obras a la clase proletaria -incluso a esos que no llegan ni
siquiera a obreros- y exploré con dedicacién el cuerpo maltratado
por el capitalismo, la explotacién y el consumo, confiando en la
sexualidad como potencia critica. Mientras se volvia evidente que el
industrialismo convertia a los cuerpos en materia prima de la
degradacion, la critica de Pasolini los relocalizaba en el examen de
los tabtes socio-sexuales. Asi, su materialismo se encontré a gusto
en la disputa de las fuerzas sociales y culturales que dieron forma a
Italia y que obsesionaron su mirada cdustica.

La embestida contra los jévenes burgueses de “El PCI a los
jovenes” le vali6 todo tipo de ataques. Se lo culpaba de
deshonestidad intelectual -pues, decian, se trataba de una “boutade”,
de una “captatio benevolentine” y que todo “estaba dicho entre

86



Natalia Taccetta

comillas”, como sostenia Franco Fortini, uno de los principales
poetas de posguerra (Ming, 2019). Hasta se le espet6 que favorecia
la represion policial contra los estudiantes, aunque ningdn partido
del orden habia leido el poema en ese sentido. Por su parte, Pasolini
estaba convencido de lo siguiente: “En el 44, en el 45 y en el 68,
aunque fuese de modo parcial, el pueblo italiano ha sabido qué
quiere decir —quizds solo a nivel pragmadtico, qué significan
autogestion y descentralizacion, y ha vivido, con violencia, una
reivindicacién, aunque fuese imprecisa, de democracia real. La
Resistenza y el Movimento Studentesco son las dos tnicas
experiencias democraticas revolucionarias del pueblo italiano. Lo
demads es silencio y desierto: el qualunquismo, la degeneracién
estatista, las horrendas tradiciones de los Saboya, de los Borbones,
de los Papas” (Cit. Ming, 2019).

Para sorpresa de muchos que simplemente crefan que estaba
en contra del ‘68, Pasolini habia escrito esta “Carta al presidente del
Gobierno” -en esa época Giovanni Leone- en el nimero 39 de la
revista Il Tempo de septiembre de 1968 con el firme objetivo de
acusar al poder de la violencia de la policia a la que juraba haber
visto con sus propios 0jos y a la que interrogé desde las primeras a
las tltimas de sus expresiones artisticas.

Comprender la relaciéon entre Pasolini y la politica italiana
implica pensar su vida y su obra como una gran causa judicial que
lo conmingé incluso a innumerables detenciones y procesos legales.
Fue atormentado por la discriminacién homéfoba y la persecucion
tascista de Lo Specchio y El Borghese con periodistas entusiastas, que
reverberaban entre otros simpatizantes de grupos de derecha’. El
colectivo de escritores amparado en el seudénimo Wu Ming (2019)
asegura que los ataques no se fundaban solo en que era comunista

> Muy conocido es el episodio del 23 de septiembre de 1962, al final de la
proyeccién del estreno de Mamma Roma. Entre otros, lo atacaron Serafino Di Luia,
fundador del grupo “Lotta del Popolo” y luego “Vanguardia Nazionale”, y Flavio
Campo, complice del neofascista Stefano delle Chiaie.

87



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

y homosexual, sino en su irreverencia, pues “se expresaba sin
reserva alguna contra la burguesia, el gobierno, la Democracia
Cristiana, los fascistas, la magistratura y la policia” (2019).

Hasta su primera pelicula, lo enjuiciaban por sus dos primeras
novelas -Ragazzi di vita (1955) y Una vita violenta (1959)- y por sus
enfrentamientos literarios y poéticos. Con Accattone en 1961,
comienza un capitulo distinto, pues, como era bien sabido desde la
nacionalizacién del cine por parte de Lenin en pleno proceso
revolucionario soviético, en un pais donde se lee poco el cine es un
arma peligrosa. Como era de esperar, la historia de un marginal
como Accattone es potencialmente subversiva, pues se sustrae al
mercado y las obligaciones familiares mientras exhibe el contraste
entre los pobres de barrios bajos y la supuesta prosperidad de Italia,
destruye todas las relaciones que se le presentan y prescinde de la
moral, pero no de la empatia de la audiencia frente a la violencia
policial.

Por razones de este tipo, el estreno de Mamma Roma en 1962
causa un impacto similar. No solo porque la protagonista es tan
prostituta como madre, sino porque sus esperanzas de sacar al hijo
de la miseria de la periferia se frustran también por la embestida
policial. Para Pasolini, hay en Mamma Roma “algo de otro mundo,
es decir, de nuestro mundo burgués, en otras palabras: jun ideal
pequefio-burgués!” (Pasolini, 2022: 37)*. Mamma Roma “estd un poco
lanzada al foso de los leones en un mundo que no es el suyo...”.
Accattone, en cambio, tiene algo “mucho mds épico”, pues “no tiene
nuestras problemadticas” (2022: 49).

Hacia el final de Mamma Roma, el joven Ettore muere en
prisién, atado a una mesa y gimiendo, recordando mads al Cristo

* A diferencia del barrio representado en Accattone, la vida casi burguesa de
Mamma Roma transcurre en el mundo del INA-casa, un plan estatal edilicio
concebido en la segunda posguerra en toda Italia.

88



Natalia Taccetta

muerto de Mantegna® que a los jovenes que en los sesenta iban a
cambiar el mundo. Ademas, este final sacrificial recordaba a un
fascismo reciente, no al de Mussolini, sino al de la muerte de
Marcello Elisei en noviembre de 1959. Pasolini no olvidaba a ese
joven de 19 afios que muere en la madrugada, atado, en una celda
abandonada, después de un dia y una noche de gemidos y stplicas
en la cédrcel de Regina Coeli. Cumplia una condena de casi cinco
afos por robar ruedas de autos, pero nadie pagé por su muerte.

Estos primeros pasos cinematograficos fueron suficientes para
una redada censora que duré hasta el final de su vida. A ellos se
puede sumar el castigo por el anticlericalismo de La ricotta de 1963.
En este episodio del film colectivo Rogopag,® Pasolini ensaya una
pasion de Cristo plebeya y vulgar, sin cinismo, aunque con algo de
comedia muda, con la consciencia de que la materia de la politica
estd en la fuerza del pueblo que es capaz de representarse a si
mismo. El protagonista de La ricotta, Stracci, solo persigue una cosa:
comerse la comida de la dltima cena. Mds alld de una declaracién al
comienzo del film que explicita cierta admiracion por el relato de la
pasion de Cristo, el mediometraje tiene una apariencia blasfema.
Para describir la miseria desesperada en la que vive el protagonista,
se habla de Santos, excomuniones, coronas de espinas, virgenes
nada inocentes y un rebafio de efebos deseantes.

Mientras todos parecen ser operarios del cine, de la pelicula
que estd filmdndose en La ricotta, Georges Didi-Huberman (2014)
recuerda a Stracci como héroe subproletario, aquel que, apenas
comenzado el relato, ya recibe una patada -literal y simbdlica- del
sistema que lo incluye y expulsa al mismo tiempo. Se trata de una
suerte de homo sacer que, mientras Giorgio Agamben ubica en el

> La Lamentacion sobre Cristo muerto es un lienzo de Andrea Mantegna realizado
entre 1475 y 1478 conservado en la Pinacoteca de Mildn y representa una de las
visiones mds crudas del motivo cristolégico de la lamentacién.

¢ Rogopag es una pelicula dirigida por Roberto Rossellini, Jean-Luc Godard, Pier
Paolo Pasolini y Ugo Gregoretti.

89



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

campo de concentracién como produccién biopolitica, Pasolini
califica como produccién mercantil por antonomasia, la materia
misma del consumo y el neocapitalismo, que responde ddcil a las
humillaciones y servil a la orden de “;Crucifiquenlo!”, como se dice
en el film. El peso alegérico de los padecimientos de Cristo/Stracci
confirman una visién de mundo que, tal como Pasolini se encargé
de aclarar, es de “tipo épico-religiosa” y, sobre todo en personajes
miserables y fuera de la conciencia histérica, “estos elementos épico-
religiosos juegan un papel muy importante” (2022: 64).

Dos tableaux vivants articulan el relato de La ricotta, aunque el
verdadero motivo iconogréfico es el de la crucifixion de este
sacrificado. En una evidente referencia a la Deposizione dalla Croce
(1521) de Rosso Fiorentino y al Trasporto di Cristo de Jacopo de
Pontormo (1526-1528), Pasolini recrea el motivo del descendimiento
de la cruz. Se trata de ese momento en el relato cristolégico posterior
a la crucifixién de Cristo en el que su cuerpo sin vida es bajado por
José de Arimatea y Nicodemo para ser preparado para su entierro.
Este pasaje de la denominada “Pasién de Cristo”, entre la muerte en
la cruz y el llanto de las mujeres al pie, humaniza el cuerpo del
crucificado que, para la tradicién, resucitard poco después. Sin
desconocer un dpice de esta sucesion, Pasolini localiza entre las dos
“deposizioni” el desarrollo de su personaje Stracci, literalmente en
italiano basura o harapos, emblema del excedente subproletario,
menos que un obrero, de la Italia del “milagro econémico”, como si
avisara del incendio de los “afios de plomo” por venir.

Anticipando incluso experimentos instalativos como The
Greetings (1995) de Bill Viola a todo color en un relato en blanco y
negro, los cuadros vivientes de La ricotta ponen de manifiesto la
insumision del pueblo, que, entre risas, muecas y gestos inddciles,
se burla de Cristo, Maria y toda su herencia. Con el hambre como
tnica motivacién, Stracci corre de un lado al otro, se trasviste,
engafia, se deja engafar hasta enfrentar la tnica verdad: que un
perro vale méds que él, que sus ldgrimas son invisibles y que su vida

90



Natalia Taccetta

solo se vuelve relevante con su muerte y ni siquiera entonces, y que,
cuando la ocasién se presenta, debe comer hasta reventar. Una
conversacién entre los crucificados de la “pasiéon” filmada, Cristo y
Stracci, se vuelve reveladora: mientras Cristo le dice “yo no te
entiendo, pues siempre tienes hambre, pero te quedas con los que te
mantienen hambriento”, Stracci, con epifdnica asercién, asegura que
naci6 con la vocacién de morirse de hambre. Esto se corona con la
ultima frase del film en la que, ante la muerte real del extra
crucificado, el director de la Pasién de Cristo que se filma dice:
“Pobre Stracci. Morirse era la tinica manera de demostrar que estaba
vivo”.

En La ricotta, un Orson Welles literalmente enorme y cansado
cuenta a un periodista que, con su pelicula, lo que quiere expresar
es su “intimo, profundo, arcaico catolicismo”, que la sociedad
italiana “es el pueblo mds analfabeto y la burguesia mds ignorante
de Europa” y que, como marxista, a la muerte “no la tom[a] en
cuenta”. Al periodista, que hace gala de su ignorancia, lo califica
como “un monstruo, un peligroso delincuente”, como “conformista,
colonialista, racista, traficante de esclavos, qualunquista”. Frente a
la risa nerviosa del periodista, Welles pregunta si estd mal del
corazon, pues su muerte seria buena publicidad para la pelicula. Y
agrega lapidario: “Total, usted no existe. Los capitales no
consideran existente la mano de obra salvo cuando sirve a la
produccién y el productor de mi pelicula también es el duefio de su
periédico”, volviendo manifiesta la l6gica corporativa del capital
desde los afios cincuenta y sesenta.

Todavia lejos de las reflexiones que realizard en la década
siguiente para el Corriere della Sera, Pasolini plantea en sus primeros
tilms los puntos nodales sobre lo que podria ser, eventualmente,
una teoria material del pueblo. Siguiendo a Didi-Huberman en
Pueblos expuestos, pueblos figurantes. El ojo de la historia 4 (2014), es
posible reconocer en su cine multiples formas de combatir lo que el
francés habia diagnosticado como sobreexposicién y subexposicién

91



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

del pueblo, esto es, por exceso o falta de imagen, el destino
inexorable de desaparicion para el pueblo. Contrariamente, Pasolini
se esfuerza en producir una auténtica aparicion de las clases
subalternas en una clave material que los localiza en el centro de
entramado visual y narrativo, hablando dialecto y no italiano, y no
formando en plural un decorado ni la figuraciéon hipostasiada de
una nacién. El de Pasolini es un cine material en el que el cuerpo
lumpen es la superficie en la que se escribe la politica, la lengua
lumpen es la que habla el presente, los espacios limpenes estan
llenos de tierra y barro donde se hacen a golpes las comunidades
marginales de la periferia romana y los tiempos limpenes se
sustraen a la voracidad del derroche. Con ellos, un Accattone abatido
en calles de barro y dos crucificados modernos, Pasolini pone en
escena un mundo no-catdlico en el que no hay promesa del mds alld
de la muerte, sino la materialidad ruinosa de que “solo estd la
muerte, pero no el mds alld” (Pasolini, 2022: 51).

Lejos de esquivar una mirada arcaizante del pueblo, con esta
miseria épica, Pasolini apunta con sus primeros films a la puesta en
forma idealizada de un combate cuerpo a cuerpo con las
instituciones que sacan al pueblo de ese pasado. El trabajo formal,
la ciudad, el mercado, el matrimonio y la familia, la cultura y el cine
en su sistema de produccién industrial parecen ser los soportes del
neocapital morboso que crucifica. Asi, estas primeras peliculas
intentan exhibir “el deseo social del lumpenproletariado, clase
excedente por definicién, descartada por todos los procesos
civilizatorios occidentales” (Sdnchez Madrid, 2023: 259). Los
subproletarios, los figurantes de la historia cuyos deseos no
preocupan a nadie, son para Pasolini, ademds, objeto del verdadero
tfascismo; de uno que no se vincula con Mussolini o Hitler, sino con
los rasgos mds arraigados de la sociedad italiana. De ahi su vocacién
por desmenuzar el cuerpo sufrido y hambriento, incluso el ultrajado
y el resistente como hard en la sadeana Sal6 una década después.

92



Natalia Taccetta

EL CUERPO OBRERO

Aunque heterodoxo, el marxismo impulsé a Pasolini a no
hacer otra cosa, finalmente, que examinar la clase obrera. Los
mecanismos fueron mdultiples: los resabios neorrealistas en los
sesenta; la sofisticacion picara de la que abjuré en los setenta; y la
maestria irénica en el uso del montaje en documentales de archivo
como La rabia (1963). A tono con este tipo de indagacién, colaboré
con un documental poco conocido que, ademds de explorar un
episodio particular de represion politica, da cuenta del modo en que
Pasolini pensaba la relacién entre el cine y la lucha politica. 12 de
dicembre (1972) fue concebido “A partir de una idea de Pier Paolo
Pasolini” y realizado por el colectivo cinematografico de Lotta
Continua (especialmente, Adriano Sofri, Giovanni Bonfanti y
Goffredo Fofi). Esta fue una organizacién de extrema izquierda que
surgié por una escisiéon del movimiento obrero-estudiantil de Turin
y que habia iniciado su actividad militante en 1969 en universidades
y fabricas. Se esforz6 por difundir las ideas de los estudiantes y
obreros jovenes mads radicalizados y no tuvo mayor llegada en la
clase obrera tradicional, ligada al PCI y al movimiento sindical.

El 12 de diciembre de 1969 explota una bomba en la Banca
Nazionale dell’Agricoltura de la Piazza Fontana en Milan,
asesinando a 17 personas e hiriendo a 88. El hecho da origen a una
operacion medidtica y policial para responsabilizar a las
agrupaciones anarquistas, los movimientos de izquierda y el
movimiento obrero. Tres dias después, muere Giuseppe Pinelli,
caido en la redada y acusado injustamente de ser uno de los
responsables de la masacre. La causa de muerte fue la caida desde
la ventana de una oficina en el cuarto piso de la Jefatura de Policia
mientras estaba siendo interrogado. Al dia siguiente, se informa a la
poblacién que se encontraba culpable al anarquista Pietro Valpreda,
rdpidamente convertido en monstruo para y por la opinién ptblica,
justificaciéon perfecta para una ola represiva, aunque declarado
inocente 18 afios después. Estos ataques marcaron el inicio de lo que

93



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

se denominarfa la “estrategia de tensién”, que definiria el panorama
politico, cultural y social de la década de 1970 en Italia (Sabino,
2022).

El diario de derecha Il Borghese da lugar a una nota en la que
Alberto Giovanni asegura: “Entre los arrestados, ademds de
Valpreda, acostumbrado a dar la espalda no solo a la odiada
burguesia sino también a los amados jovencitos, hay muchos
‘travestidos’ y “maricones’; y este hecho no puede dejar indiferente
a P. Pasolini, que de los invertidos de toda Italia es, ciertamente, el
padre espiritual, visto que la ingrata naturaleza [...] no le ha
permitido ser la madre” (Ming, 2019). Junto a otros intelectuales,
Pasolini firma un manifiesto contra la policia y en Il Tempo” asegura,
dirigiéndose al diputado socialdemoécrata Mauro Ferri: “El
extremismo de los grupos minoritarios y extraparlamentarios de
izquierdas de ningdn modo (solo pensarlo es una infamia) ha
conducido a la masacre de Piazza Fontana: ha conducido a la gran
victoria de los obreros metaltrgicos. Antes de que Potere Operaio y
otros grupos minoritarios al margen de los partidos actuaran, los
sindicatos estaban dormidos” (Ming, 2019).

Tras la matanza, Pasolini escribié rdpidamente el poema
“Patmos”® en memoria de las victimas y con la estrategia
vanguardista del collage’. Volveria sobre la masacre en la nota del
Corriere della Sera del 14 de noviembre de 1974, llamada “La novela
de las masacres” afios después de terminar la pelicula. Alli asegura
saber coémo se llaman los responsables de la masacre de Mildn de
1969, de las de Brescia y Bolonia de 1974, de la ctipula que conspira

7 En el ndamero 2, afio XXXII, de Il Tempo del 10 de enero de 1970.

¥ Se public6 por primera vez en el numero de octubre/diciembre de 1969 de la
revista Nuovi Argomenti.

° El collage incluye tres “hilos”. El primero se vincula al Apocalipsis de Juan
(Patmos es la isla donde el evangelista estuvo exiliado), el segundo es una lista
periodistica de victimas y el tercero es un discurso sobre las declaraciones del
presidente Saragat y la Democracia Cristiana.

94



Natalia Taccetta

con nuevos y viejos fascistas. Dice tener los nombres de los
vinculados a la CIA, los que iniciaron la cruzada anticomunista en
1968. Asegura conocer “cémo se llaman quienes, entre misa y misa,
dieron las 6rdenes y garantizaron proteccion politica a viejos
generales (para mantenerse en pie, a modo de reserva, la
organizacién de un posible golpe de Estado), a j6venes neofascistas,
es mds, neonazis (para instigar, concretamente, la tensién
anticomunista) e incluso a delincuentes comunes, an6nimos hasta
hoy y quién sabe si para siempre (para instigar la posterior tensién
antifascista)” (Pasolini, 2022: 114).

La investigacion sobre Piazza Fontana y la maniobra anti-
anarquista deriva en que el proyecto filmico explore la situacién
obrera en toda Italia. Solo seis horas después del atentado, el
prefecto de Mildn, Libero Mazza, envia al Ministerio del Interior un
comunicado en el que asegura que la investigacién debe redirigirse
a grupos anarquistas y extremistas a fin de “identificar y arrestar
responsables”, frente a quienes “policia y carabineros actdan en
estrecha colaboracién para arrojar luz sobre gravisimo incidente”.
El periodo 1968-1969 habia sido de extremo conflicto social y
politico, pero no es novedad en Europa como si lo es en Italia la
participacién especificamente estatal en hechos de semejante
gravedad. Esto fue el fin de la inocencia respecto de ciertos sectores
del poder incluyendo la mayor parte del periodismo, con el Corriere
della Sera a la cabeza, que defendieron con vigor la tesis de
culpabilidad de los anarquistas.

Filmado entre fines de 1970 y comienzos de 1972, 12
dicembre es una obra de documentalismo militante, que ofrece un
panorama de la realidad del movimiento obrero desde las canteras
de mdrmol de Carrara a las fdbricas Montecatini Edison, Pirelli y
Fiat de Turin, incluyendo los enfrentamientos entre el ejército y los
manifestantes de los barrios marginales de Calabria. La idea de
Pasolini era dar cuenta del estado de las luchas revolucionarias en
Italia a un ano de la matanza de Piazza Fontana en Mildn, momento

95



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

en el que parecia que el movimiento obrero italiano, del tridngulo
industrial del norte a las exasperadas ciudades del sur, estaba en
condiciones de retar al sistema con perspectivas de éxito.

La mayor parte de la obra fue filmada por Giovanni Bofanti,
pero las partes a cargo de Pasolini son reconocibles. Entre ellas, las
entrevistas del principio del film a la familia Pinelli, al abogado de
Lotta Continua, Marcello Gentini, y a Luciano Paolucci, compafiero
del taxista y testigo fundamental, Cornelio Rolandi (quien murié en
extrafias circunstancias en 1971 luego de recordar que, quien llevaba
el explosivo y se subi6 a su taxi por cien metros, tenia “rostro oscuro,
hablaba un italiano perfecto y sin acento”, como se afirma en el
film). Posiblemente, sean de Pasolini también las tomas en el
exterior de la sidertrgica Italsider de Bagnoli en las que la camara
se detiene en una exploracién del espacio que recuerda al modo en
que filmaba los barrios bajos de sus primeras peliculas.

La asociacién entre Pasolini y Lotta Continua fue, sin embargo,
conflictiva. El primero reconocié haber cedido en muchos puntos
para trabajar con ellos y los miembros de Lotta Continua aseguraron
que, si bien vefan en Pasolini un “compafiero de viaje”, lo
consideraban poco fiable. Pasolini concibi6 este film como un viaje
politico y antropolégico por la Italia de principios de los afios
setenta, mientras Lotta Continua se inclind por una pelicula
militante y propagandistica (Chiesi, 2015). El dnico compromiso
inexorable de ambas partes fue con la exhibicién de la lucha obrera,
tanto es asi que a la produccién del documental se sumé la
colaboracién de Pasolini en el periédico Lotta Continua, algo que le
vali6 al artista denuncias en 1972 por instigacién a la desobediencia
de las leyes del Estado y apologia del delito, lo que derivé incluso
en una condena de 15 afios y hasta se intent6 el embargo de toda su
obra con ayuda policial.

Algunas decisiones audiovisuales permiten intuir las
complicaciones que tuvo la realizaciéon del film. A un afio de la

96



Natalia Taccetta

matanza de Mildn, la pelicula comienza con manifestaciones contra
la represiéon policial y la referencia a los 17 muertos de Piazza
Fontana. Le sigue la incomodidad y el silencio de la gente en la calle
que, cuando es consultada por la responsabilidad del atentado,
responde: “;quién sabe?”. En 12 dicembre, circulan nombres que
para el contexto rioplatense no significan demasiado, pero que
exhiben, en la mirada de Pasolini y Lotta Continua, el modo en que
se entraman los sectores dominantes para inventar culpables con el
apoyo incondicional de la elite politica y las fuerzas del orden. En
efecto, la dramédtica muerte de Giuseppe Pinelli le permite al film
poner en palabras el dolor de su esposa y su madre, los testimonios
sobre los tratos que recibi6 la noche del arresto y mostrar los barrios
obreros en los que vivian este y otros anarquistas sefialados como
culpables. Algunos testimonios recuerdan los gritos y su caida por
la ventana de la seccional policial; otros -como el del abogado de
Lotta Continua- enumeran hipétesis sobre su muerte: lo hubieran
matado o no durante el interrogatorio, la caida permiti6 acusarlo de
suicida para salvar a la policia de Milan.

12 dicembre muestra discusiones de Lotta Continua sobre el
atentado fascista en las que se escucha hablar del suefio de la
revolucién y resuenan cosas como: “Cuando un obrero estd
haciendo los mismos movimientos de la mafiana a la noche durante
8 horas, ese individuo después de determinado tiempo no es capaz
de discutir o entender algunas cosas”. Entre otros peligros
sefialados en el debate, se dice que “el peligro no es solo el humo,
sino también la represién”. Esta preocupacién humanista pudo,
posiblemente, haber fascinado a la escucha pasolineana,
preocupada como estaba, por la ferocidad del capitalismo. En esto
parece hacer hincapié otro de los obreros cuando dice que “no es
solo peligro, sino crueldad”. Esta se explora a través de imdgenes de
miseria mientras se habla del hambre en Népoles; imdgenes de
mitines politicos cuando se menciona la lucha de la juventud. Y
aunque no rime en espafiol “Lucha dura sin miedo” (“Lotta dura

97



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

senza paura”) en boca de infancias en primer plano da una
dimensién de la preocupaciéon materialista de Pasolini.

Luego se suceden imdgenes de la guerra civil mds silenciosa
que componen los desclasados y las desclasadas, las pequefias
acciones de sabotaje, las barricadas y los incendios. El telén de fondo
es la pobreza en la que se desarrollan esas vidas y se habla tanto de
la rabia contra los jefes, como de las ratas y el miedo. Se suceden los
militares, las bombas, los disparos y gases, mientras los humildes
resisten con mdscaras de esndrquel y hacen “republica con
barricadas para que la policia no pueda pasar”, tal como explican.
Se escucha, entonces, algo que resuena en la contemporaneidad:
“donde hay hambre, hay desesperacién. Y los fascistas toman
ventaja de eso”. Contra este diagndstico que llega directamente al
siglo XXI, aparece una suerte de Pasionaria vehemente que suefia
con el dia en que desaparezcan los jefes y se pueda dejar de ser un
robot que debe “producir, producir y producir”.

Como si quisiera encontrar una sintesis, un emblema del film,
12 dicembre tiene un ultimo plano y no es el de un obrero en lucha
con su pufio en alto. Se trata del rostro de una joven que migré del
sur a Turin, en el que la cdmara se detiene con ofuscacién. Mientras
los obreros lamentan dejar sus tierras y familias para ir a la fébrica,
esta joven cuenta las bondades de ese desplazamiento que le hace
dejar Sicilia atrds, pues Turin le permitié encontrar esposo y adoptar
los hébitos refinados del norte. La mujer resulta una suerte de
inversiéon de Emilia, la criada de Teorema (1968) que, después del
paso del visitante desconocido que todo lo trastoca, emprende una
procesiéon de Mildn a Sicilia en pleno trance mistico dispuesta a
sacrificarse por los demas.

LA MATERIA DEL PUEBLO

98



Natalia Taccetta

Las ilusiones revolucionarias de los obreros a lo largo de 12
dicembre se diluyen en las palabras aspiracionales de esa joven del
final. Desaparecen como las luciérnagas que Pasolini vefa
languidecer hacia comienzos de 1975. Tanto el film sobre la matanza
de Piazza Fontana como la aclamada Teorema vuelven evidentes
algunas cosas centrales en Pasolini para comprender su relacién
herética con el marxismo: que los gestos individuales no
modificardn nunca la relacion entre capital, explotacién y trabajo;
que, si los medios de produccién no se socializan, los obreros solo
aspiran a ser burgueses; y que las movidas solitarias estdn
condenadas a ser fagocitadas por el sistema y sus ldgicas.
Naturalmente, no son revelaciones, sino puntos de partida para
elaborar el neocapitalismo que tanto desvel6 a Pasolini en su
madurez y que quiso volver explicito en sus obras.

En febrero de 1975, cerca ya de impugnar algunas de sus
propias peliculas porque, entre otras cosas, celebraban una
juventud gozosa que, en realidad, solo estaba siendo instrumentada
por el poder consumista'®, Pasolini escribe para el Corriere della Sera
“I vuoto del potere”, conocido como “El articulo de las
luciérnagas”. Al tiempo que propone un diagnoéstico desolador para
las luciérnagas —inexorablemente aniquiladas por la contaminacién
propia de nuestro tiempo-, lo extiende al resto de los seres vivientes,
que inauguran sin mediar reflexién el pliegue feroz del
tardocapitalismo: el neocapitalismo que pone en jaque todo menos
su propia existencia. El vacio del poder al que se refiere Pasolini esta
lleno de aparatos productores de pobreza que se engendran a sf
mismos. Como a las luciérnagas, a los pobres de Europa solo les
queda sobrevivir con la fragilidad de los contrapoderes. Del mismo
modo que lo habia hecho con su cine, este texto de Pasolini arrojaba

' Ver: “Abjuraciéon de la Trilogfa de la vida” en Pasolini, P. (1997): Cartas
Luteranas, trad. Josep Torrell, Antonio Giménez Merino y Juan Ramén Capella,
Madrid, Trotta. El texto fue escrito en junio de 1975 y publicado en el Corriere della
Sera el 9 de noviembre de 1975 de manera péstuma.

99



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

a la década del setenta una critica lapidaria de los fantasmas a los
que habia interrogado siempre.

El marco de todo el razonamiento se despliega a lo largo de los
articulos que escribe para el diario italiano durante toda la década.
Desde muy temprano, se embarca en sostener lo que en el articulo
de las luciérnagas llama “la continuidad entre fascismo fascista y
fascismo democrético” (Pasolini, 2023: 87), instanciada en “la falta
de depuracién, la continuidad de los cédigos, la violencia policial,
el desprecio por la Constitucién” (2023: 88). La claridad de Pasolini
apuntaba al fascismo que quedaba oculto en los desafios
democraticos de su tiempo. Lo decia cabalmente cuando aseguraba
que no habia que ser fuerte para enfrentarse al fascismo en sus
manifestaciones delirantes, pero si “fortisimo para enfrentarse al
fascismo como normalidad, como codificacién, diria yo, alegre,
mundana, socialmente elegida, del fondo brutalmente egoista de
una sociedad” (2023: 17). Este diagnéstico de un fascismo asimilado
se enraiza en lo que Pasolini denomina antifascismo, el mds
peligroso de los fascismos en la lectura del progresismo de su
tiempo. En este sentido, aseguraba que no habia que ser racista con
los fascistas jovenes y no estaba bien obstinarse en creer
“apresurada y cruelmente, que estaban predestinados racialmente a
ser fascistas y que, frente a semejante decisién del destino no habia
nada que hacer” (Pasolini, 2023: 39), cuando en realidad volverse
fascista podia ser algo meramente contingente, incluso casual. En
efecto, estaba seguro ya en un articulo de junio de 1974 llamado “El
poder sin rostro” que pronto no seria posible distinguir a los
tascistas de todos los demés.

El diagnéstico pasolineano involucra una mirada sobre los
sesenta en los que desaparece la inocencia ante el fascismo
triunfante y los horrores de clase que se montan sobre las ruinas de
las décadas del treinta y cuarenta. Lo que queda, los restos, los
vestigios, que Pasolini organiza con melancolia eficiente, son las
imégenes de una resistencia que bordea la laguna del poder vacio.

100



Natalia Taccetta

Su apariciéon ocasional tiene la forma del im-poder como el de
Accattone, Ettore o Stracci, quienes, como bien dice el personaje de
Orson Welles en el final de La ricotta, tienen que morir para recordar
que estaban vivos.

Didi-Huberman asegura que Pasolini supo aprovechar las
“energias revolucionarias propias de los miserables, de los
desclasados del juego politico” (2009: 29) para dar cuenta de un
escenario lamentable que abandona la excepcionalidad para
volverse la regla. Al subrayar la fuerza de estos im-potentes,
clasifica un nuevo tipo de fibra politica, fragil, menor,
relampagueante, que se corresponde con una im-potencia redentora
a partir de la cual elabora, para pensar la materia politica, las figuras
mads provocativas de su cine.

La desesperanza de Pasolini frente a las sociedades que le son
contempordneas se homologa con el modo en que las luciérnagas
han sido “vencidas, destruidas, prendidas o desechadas bajo la luz
artificial de los proyectores bajo el ojo panéptico de las cdmaras de
vigilancia, bajo la agitacién mortifera de las pantallas de televisién”
(Didi-Huberman, 2009a:49). Las luces han desaparecido junto con la
inocencia condenada a muerte, por eso hay que imaginar una salida
posible, un modo de refrendar cierto agenciamiento histérico para
dar cuenta de algtin sentido para la historia, aunque sea discontinuo
y eventual. Intentar esto es pensar una condicién imaginaria para el
hacer politico muy a tono con la racionalidad de la historia
materialista en el Benjamin que recoge Didi-Huberman: “Si la
imaginacion —ese trabajo productor de imadagenes para el
pensamiento- nos explica la forma en la cual el Pasado se rencuentra
con nuestro Ahora para liberar las constelaciones ricas del Futuro,
entonces podemos comprender de qué manera es decisivo este
rencuentro de tiempos, esta colisién de un presente activo con un
pasado reminiscente” (2009a: 52).

101



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

En Supervivencia de las luciérnagas, Didi-Huberman se refiere
a laimagen de la vida péstuma de esos insectos mintisculos que, en
sus nupcias, emiten una luz amarillenta que se puede ver en la
noche. El francés lee la voluntad de Pasolini por asociar en su cine
las luciérnagas al cuerpo deseante, al placer y la transgresion.
Entonces, su desaparicién no es sélo causada por la polucién y la
expansion urbana, sino por la nueva embriaguez inducida por la
industria cultural -que transmite para Pasolini “ideologia pequefio
burguesa asimilada a través de los medios de difusién que todos
conocemos” (2022: 38)- sin ocultar una mirada macilenta, que
reafirma su vocacién arcaizante e idealizadora de los impotentes.
Los proyectores que apuntan al pueblo han devenido tan poderosos
que este ha extraviado toda diferenciacion perdiéndose en ellos.

Didi-Huberman recupera la imagen de la luciérnaga también
a partir del motivo de la intermitencia y lo asocia al cardcter
sacudido, discontinuo, de la imagen dialéctica en Benjamin, esa
nocién precisamente destinada a comprender de qué manera el
tiempo se hace visible y el modo en que la historia de los vencidos
aparece en la forma del destello. La intermitencia de la imagen-
discontinua reenvia a las luciérnagas por su cardcter de “luz
pulsativa, pasajera, fragil” (Didi-Huberman, 2009a: 38), como las
fuerzas mesidnicas de los miserables, que son débiles y languidecen
cada vez més en la era del neocapital.

A Benjamin le interesaba la lucha de clases, no para constatar
solamente el enfrentamiento entre las fuerzas productivas, las
complejidades de las relaciones de produccién y la discusién sobre
la propiedad privada y el Estado, sino para volver sobre el problema
de la lucha a muerte entre dominadores y dominados y “poner en
cuestién, siempre de nuevo, todos los triunfos que alguna vez
favorecieron a los dominadores” (Benjamin, 2007:24). Atendiendo a
este combate histérico es que se obstinaba en repensar el concepto
de historia.

102



Natalia Taccetta

Es en un texto mucho mds temprano que el testamentario
“Sobre el concepto de historia” de 1940, “El capitalismo como
religion” de 1921", donde Benjamin sostiene que no es que el
capitalismo tenga wuna inspiracién religiosa, sino que es
esencialmente religioso en la medida en que cumple la misma
funcién que la religién en otras épocas. El ahorro y el consumo son
los equivalentes de rituales y gestos religiosos. Ni la religion ni el
capitalismo se mueven si no es por interés y el objetivo es colocar a
quien recibe el “dogma” en condicién de culpable o deudor (Schuld).
La culpa es la esencia de la religién, es su corazén inexpiable
(Taccetta, 2019). Contra este ndcleo irredimible, Pasolini parece
creer en una suerte de religion del pueblo con el culto al miserable,
el credo del deseante y los apdstoles de la lucha. Esta es la materia
de la politica para Pasolini, un sustrato evanescente, que se diluye
en el aire, que se desvanece al tacto como las alas de una mariposa,
pero queda en las imdgenes como redencién posible.

Bibliografia

Benjamin, W. (2002): “Sobre el concepto de historia”, en La dialéctica
en suspenso, trad. Pablo Oyarztin Robles, Santiago de Chile, ARCIS
LOM.

Chiesi, R. (2015): “Pasolini e il viaggio nel presente”, en Studi
pasoliniani, vol. 9, 11-21.

'! Este texto apareci6 publicado péstumamente en 1985, en la edicién de la Obra
Reunida que llevaron a cabo Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhiuser para
la editorial Suhrkamp. Se supone que el fragmento fue redactado en 1921, pero
esto es objeto de discusién. Tiedemann y Schweppenhéduser consideran que no
pudo haber sido escrito antes de mediados de 1921, pero Hamacher y Léwy, por
el lugar de preeminencia que se atribuye al Thomas Miinzer de Ernst Bloch, lo
fechan recién a finales de ese afio basdndose en las cartas de Benjamin a Scholem
en las que sefiala haber recibido y comenzado a leer las pruebas de imprenta de
ese libro de Bloch.

103



Notas sobre la materia del pueblo en Pier Paolo Pasolini

Didi-Huberman, G. (2009): La imagen superviviente. Historia del arte y
tiempo de los fantasmas segiin Aby Warburg, trad. Juan Calatrava,
Madrid, Abada editores.

Didi-Huberman, G. (2009a): Survivance des lucioles, Paris, Les
Editions de Minuit.

Didi-Huberman, G. (2012): Supervivencia de las luciérnagas, trad. Juan
Calatrava, Madrid, Abada editores.

Didi-Huberman, G. (2014): Pueblos expuestos, pueblos figurantes. El ojo
de la historia 4, trad. Horacio Pons, Buenos Aires, Manantial.

Ming, W. (2019): “La policia contra Pasolini, Pasolini contra la
policia”, en Pasos a lIa izquierda, n° 17. Extraido de
www.pasosalaizquierda.com.

Nicotra, E. (2005): “Pasolini, una ‘desesperada vitalidad’, para que
lo irreal no venza”, en Pasolini, P.: Empirismo herético, trad. Esteban
Nicotra, Cérdoba, Brujas.

Pasolini, P. (1997): Cartas Luteranas, trad. Josep Torrell, Antonio
Giménez Merino y Juan Ramén Capella, Madrid, Trotta.

Pasolini, P. (2002): Transhumanar y organiza, trad. Angel Sanchez-
Gijén, Madrid, Visor.

Pasolini, P. (2005): “;;El PCI para los jovenes!! (Apuntes en verso
para una poesia en prosa seguidos de una ‘Apologia’)”’, en
Empirismo herético, trad. Esteban Nicotra, Cérdoba, Brujas.

Pasolini, P. (2005a): “La maleva mimesis”, en Empirismo herético,
trad. Esteban Nicotra, Cérdoba, Brujas.

Pasolini, P. (2022): Pasolini por Pasolini. Entrevistas y debates sobre cine,
trad. Guillermo Piro, Buenos Aires, El cuenco de plata.

104



Natalia Taccetta

Pasolini, P. (2023): El fascismo de los antifascistas, trad. David
Paradela Lépez, Barcelona, Galaxia Gutenberg.

Sabino, D. (2022): “12 dicembre di Pasolini”, en Il manifesto. Extraido
de https:/ /ilmanifesto.it/12-dicembre-di-pasolini

Sanchez Madrid, N. (2023): “Conciencia politica y experiencia
corporal en Pasolini. La teorfa social de un intelectual plebeyo”, en
Res publica n® 26, vol. 2, 255-268.

Taccetta, N. (2019): “La experiencia de la modernidad. Shock y
melancolia en Walter Benjamin”, en Las Torres de Lucca, vol. 8, n° 15,
107-133.

105



UN MATERIALISMO POR INVENTAR.
ENTREVISTA A ANDREA SOTO CALDERON (UAB)!

por Gabi Balcarce y Juliana Robles de la Pava

Juliana Robles de la Pava: En tus trabajos dedicados a
la imaginacion material, como categoria critica y
metodolégica, subrayasla importancia de los procesos de
configuracién, asi como el cardcter performativo y poiético de la
materialidad. ;Cudl consideras que es el papel de esta forma de
concebir la materialidad (o la materia) para generar una
transformacién, reorganizaciéon y apertura del campo de lo
sensible? ;Y por qué, en este escenario histérico, es importante
atender a este modo de pensar la materialidad?

Andrea Soto Calderén: Muchas gracias, Juliana y Gabi, por la
cuidada atencién a esta investigacion, en especial a esas reflexiones
que, en muchos casos, estdn en un estado embrionario. Agradezco
mucho esta conversacion, porque hay algo que ocurre en el didlogo
que fuerza, en el mejor sentido de la palabra, al pensamiento a una

1 Andrea Soto Calderén es doctora en Filosofia, profesora de Estética y Teorias
del Arte en la Universidad Auténoma de Barcelona. Ademds de su actividad
docente, desde el afio 2017 realiza una investigacién en relacién a los
funcionamientos de las imdgenes en La Virreina Centre de la Imatge, en
Barcelona. Sus lineas de investigacién se centran en las transformaciones de la
experiencia estética en la cultura contemporanea, la investigacién artistica, el
estudio de la imagen y los medios, asi como en la relacién entre la estética y la
politica. Entre sus publicaciones recientes destacan sus libros El trabajo de las
imdgenes junto con Jacques Ranciere (Casus Belli, 2022), La performatividad de las
imdgenes (Metales Pesados, 2020), Imaginacion material (Metales Pesados, 2022),
Imdgenes que resisten. La genealogia como método critico (La Virreina Centre de la
Imatge, 2023) e Indisciplinas de la mirada (Kikuyo, 2025).

106



Entrevista a Andrea Soto Calderon

tendencia a la que no se habria orientado de otra manera. Asi es que
gracias por convocarme a estas reflexiones y también por este
ejercicio de imaginacion que implica pensar juntxs. En ese sentido,
yo dirfa que, en mi trabajo, o en la aproximacién que he intentado
hacer a la categoria de imaginacién material, por supuesto estd
influida por estos distintos movimientos -no tan recientes- que
intentan revelar que la materia no debe entenderse como algo dado,
inerte o pasivo, sino como algo en constante devenir, algo que
participa activamente en los procesos de configuracién del sentido
y formacién de realidad. En este caso habia un campo de interés que
me interesaba formar que tiene que ver con cierta preocupacion
vinculada a la creacién o cémo se gestan los procesos de invencién,
en un contexto caracterizado por un creciente desarrollo de lo que
Hito Steyerl denomina “Imdgenes promedio” en donde la
datificacién de la vida tiende a reducir los modos de existencia, lo
que a mi modo de ver, exige pensar las condiciones actuales de la
Imaginacion.

Frente a este paisaje oclusivo, donde se impone una
estandarizacién de la vida a todos los niveles y donde los algoritmos
actlan como productores de un consenso automatizado, es
necesario volver a pensar la creacién en tanto apertura a lo que atin
no tiene lugar en el régimen de visibilidad dominante. No digo que
no exista, porque creo que esa multiplicidad existe, pero al mismo
tiempo pienso que hay regimenes de visibilidad que se imponen y
que intentan reducir esa riqueza de la vida, en el sentido mas amplio
del término. Y me refiero a la visibilidad sobre todo porque la
imaginacién se ha definido, histéricamente, al menos en la tradicién
tiloséfica occidental, como la capacidad de crear imédgenes, aunque
desde luego eso abre una discusién amplia sobre qué se entiende
por ellas. Por lo tanto, no me interesa solo el caracter performativo
y poiético de la materialidad, que también, sino el vinculo entre
materialidad e imaginacién. Creo que aporta una relacién diferente.
Evidentemente, nos pone en el problema de pensar cémo

107



Un materialismo por inventar

entendemos la imaginacién y la materialidad, asi como qué
posibilidad de encuentro hay entre ellas.

Considero importante volver a agitar ese debate. Ambos
términos tienen un peso histérico, conceptual, muy signado. La
creacion incluso hoy en dia se suele vincular con un imaginario que
la remite al de una idea abstracta. Como algo que surge en un estado
de cierta de previsualizacién que luego busca una materia en la que
encarnarse. Esto es muy problematico como sabemos porque ignora
todas las afectaciones de los procesos materiales en las que estamos
inscritas. Lo digo no solo en términos de apertura de un espacio
critico sino también porque los materiales con los que estamos en
contacto informan nuestro mundo imaginal y limitan o abren su
campo de posibilidades. Asi, si pensamos que las creaciones ocurren
producto de una capacidad particular, esto contintia situando al
creador y su intencién definida en una jerarquia que no tiene en
cuenta como ocurren los procesos inventivos. En este caso el
desplazamiento hacia la nocién de invencién no es casual, porque
pienso que la nocién de invencién puede dar otro desarrollo, ya que
una invencién siempre se da en un medio organizado. De hecho,
inventar es entrar en contacto con un resto no organizado de
determinado medio. No es una creacién ex nihilo. Por eso, lo que me
interesa es afirmar que los componentes materiales, asi como las
modalidades sensibles de la experiencia, no estdn subordinados a la
expresion de una forma previa sino que se configuran de manera
reciproca. Por lo tanto, se trata de considerar en toda su amplitud la
importancia de la relacion no entre elementos previos sino
individuantes. [Esta concepcion de la materialidad como
performativa y poiética nos pone en la situacién de pensar como se
constituye lo sensible, no como un terreno estable o neutro, sino
como un campo dindmico, atravesado por fuerzas, gestos y
operaciones que estdn siempre en juego. Es alli donde veo su fuerza
critica y politica: en su capacidad potencial para abrir lo sensible a

108



Entrevista a Andrea Soto Calderon

otras formas de existencia, a otras maneras de ver, de sentir, de
percibir.

Para mi, la cuestiéon de como se entenderia esta materialidad
tendria que ver con como ser sensible a ese medio organizado, a los
términos en que se ha organizado un determinado entorno. Por eso
me interesa tanto afirmar que los componentes materiales, asi como
las modalidades sensibles de la experiencia, no estdn subordinados
a la expresiéon de una forma previa, sino que se configuran de
manera reciproca. Por tanto, diria que se trata de considerar en toda
su amplitud la importancia que tiene la relacién. La categoria de
relacion es la que adquiere centralidad, aunque dicha la palabra la
retiro, porque no quiero decir centralidad, puesto que precisamente
me interesa el pensamiento que no busca posicionarse como un
nuevo centro, sino que, mds bien, se alimenta de su lateralidad,
alimenta sus condiciones de acogida con aquello que no se ha
cerrado en una forma especifica.

Pienso que nuestro contexto histérico, marcado por crisis
ecolégicas, tecnoldgicas, estéticas, geogrdficas, politicas, hacen
extremadamente urgente pensar la materialidad, mds atn si
consideramos su dimensién cada vez mds opaca, en el sentido de
todas esas tramas inaparentes en las que se forman. Dirfa que
justamente desde ahi es necesario articular otra posibilidad, crear
otras relaciones con el mundo, menos extractivistas o al menos mads
atentas a los modos en que las cosas, los cuerpos, las imagenes, se
hacen y nos hacen. Y, por supuesto, eso no quiere decir que la
cognicién no sea relevante en esos procesos de formacion, pero
como un material mds, dirfamos, ;no?

Gabi Balcarce: No sé si puedo acotar, pero me hace acordar y me
viene la nocién de alteridad también. Hay una profesora de acd, de
la Facultad de Filosofia y Letras (UBA), que hacia una genealogia

109



Un materialismo por inventar

un poco cuestionable, pero interesante, desde Derrida, que decia
que la invencién viene de invenire que significa dejar venir (al otro),
quizds aparezca un poco en esto. Pero pensando en estos distintos
recorridos conceptuales queria preguntarte, acerca de la genealogia
reciente de los materialismos, pasando por el materialismo
histérico, dialéctico, el vitalismo, hacia lo que hoy son estas formas
criticas de realismo agencial, o de lo que llamamos nuevos
materialismos y como esta, creo, estd de algtin modo, o atraviesa de
algtin modo esta concepcién que trabajds de materialidad, aunque
al mismo tiempo hay un componente sui generis que excede a estas
agendas intelectuales modernas y contempordneas. Y retomando
un poco ese sintagma que aparece en tus trabajos de un
“materialismo por inventar”, querfamos preguntarte cudles creés
que sean las coordenadas desde las cuales podemos situarnos en
esta posible, u en otra posible genealogia de los materialismos. Es
un camino que recupera cosas y que también se corre de otras,
entonces, nos parece interesante preguntarte respecto de eso, ;cémo
ubicds o como te sentis que ubicds vos este trabajo que estds
haciendo?

Andrea Soto Calder6n: A mi me encantaria poder responder esta
pregunta, porque pienso que ahi estd el reto de nuestro presente. De
momento, en mi caso tiene el estatuto de intuicién, con toda la
validacién que tiene para mi la intuicion como operadora de
apertura a una percepcion diferencial y que puede dar ocasién a que
se forme otro campo. Por eso todo lo que diga, lo puedo decir, solo
son tentativas de aproximacién a un trabajo que considero que esta
por venir en mds de un sentido y que nos implica a todas. Por una
parte, pienso que hay un énfasis que tiene que ver con algo que
desde mi modesta perspectiva —creo que salvo con contadas
excepciones— casi no ha sido atendido que es el énfasis del lugar que
ocupa la forma en los procesos de transformacién, aunque se habla
mucho de los desplazamientos del hilemorfismo aristotélico y de la

110



Entrevista a Andrea Soto Calderon

no separacion entre la materia y la forma, considero que atn no
hemos prestado la suficiente atencién al problema de la forma. Y
creo que hay algo de este materialismo por inventar que tendria que
ver con eso. No un énfasis en la estructura, no un énfasis en los
procesos de produccién, sino el énfasis de la forma, en las
figuraciones y el lugar que ocupan en los procesos de
transformacién. Que, si uno hace una genealogia de los diversos
procesos de transformacién, en las préacticas, si que estd muy
presente, pero se tiende a ignorar en las elaboraciones conceptuales
o las reflexiones en torno a ello.

Y este sintagma es una nocién que yo tomo de Catherine
Malabou, que ella ya lo deja como una indicacién, una invitacién
con la que nuestro presente habria de vérselas. Esto inevitablemente
remite a pensar la materia en términos de su plasticidad, de esa
capacidad deformante y formadora que informa la vida. Parece un
trabalenguas, pero como vemos ahi, todo el tiempo estd la cuestién
de la forma muy presente. De hecho, el dltimo tiempo he estado
leyendo con mucho interés los ultimos cursos de Mark Fisher y
volviendo a leer a Herbert Marcuse y otras reflexiones que van en
esta linea de trabajo, justamente porque él ahi se daba cuenta que,
para tratar de entender este capitalismo libidinal o la captura
poética del capitalismo, habia algo que pasaba por el pensamiento
estético. Hay algo que pasa por entender como las formas nos
informan. Y qué hay del materialismo que se juega ahi. Entonces,
dirfa quizds como primer posicionamiento, que hay algo que insiste
para mi que tiene que ver con la importancia de la forma.

Y creo que no es casual que lo piense porque, por ejemplo, el
otro dia estaba justo en un tribunal de trabajo de fin de master y
estdbamos con alguna gente de disefio y alguien decia, bueno, si
querés estudiar algo para transformar el mundo, tienes que estudiar
disefio, jno? Era una broma en ese contexto, pero me parecié muy
pertinente. Y no es casual que la manera en la que se expande el
capitalismo de plataformas, la manera en que el disefio organiza la

111



Un materialismo por inventar

arquitectura del espacio publico -o de los restos del espacio ptiblico-
o de cdmo se organiza la economia en sus multiples sentidos, es
indispensable pensar el lugar que tiene la forma, la potencia que
tiene la forma. Esto lo digo no solamente —y eso es lo que me interesa
de la nocién de plasticidad de Malabou- como aquello que se
transviste o que adopta —bueno, como si el transvestirse no fuera
también una manera de transformarse— ciertos matices pero que
luego vuelva a su forma anterior, sino que es una apuesta muy
radical por entender las indeterminaciones de la materia o el
cardcter indeterminado de la historia y el lugar que tiene la forma
en relacion con la nocién de performatividad. Esto para mi también
tiene que ver con la propia genealogia a través de la imagen o qué
es lo que la imagen puede aportar de singularidad dentro de esta
complejidad material. Entonces, evidentemente mi trabajo dialoga
con distintos aspectos de tradiciones materialistas, desde el
materialismo histdrico hasta formulaciones contempordneas, como
las que mencionabas del realismo agencial o de esa sensibilidad
hacia la materia vibrante, como diria Bennett, no como una
superposicion de perspectivas, sino como una necesidad, diria yo,
de producir otras escenas desde las que pensar la materialidad, que
surjan desde la experiencia, desde lo sensible y desde lo importante
de producir apariencias. Por eso la nocién de escena no es azarosa
en este caso tampoco.

Una de las limitaciones que veo en muchas de las
formulaciones actuales es que, aunque logran cuestionar los
dualismos cldsicos como es el caso de este dualismo de materia y
forma que referiamos o el de sujeto-objeto, de naturaleza-cultura, a
veces reproducen, dirfa yo, una légica de subsuncién de la
experiencia bajo ciertas categorias totalizantes. Y me preocupa cémo
en estas posiciones se diluye a veces la agencia politica de los sujetos
como si tuvieran la misma potencia actancial que otro ser vivo o no
vivo. Pienso que imaginar, organizar la vida de otra manera y
pensar desde otra distribucién de las agencias donde el sujeto o ser

112



Entrevista a Andrea Soto Calderon

humano no se posiciona al centro, no pase por un antropocentrismo,
eso no implica hacer un borrado de la singularidad de las
diferencias que precisamente es lo que enriquece esos procesos de
organizacién de la existencia. Entonces, me interesa pensar en un
materialismo que considere, que atienda esas condiciones de
acogida de lo que se constituye en y por la relacién y la importancia
de los procesos de simbolizacién a los que ellos dan ocasién.

Es bien interesante porque, como sabemos, los materialismos,
sobre todo los asi denominados nuevos materialismos, replantean
las relaciones entre materia, cuerpo, agencia, pensamiento, como
posicionamiento critico a ciertas limitaciones del pensamiento que
ponian un énfasis tan determinante en el lenguaje o en el discurso.
Lo que vemos en la época actual es su reverso: los procesos de
informacién actual vuelven a poner en el centro el lenguaje como
generador de conocimiento y de realidad, pero ademads con toda la
opacidad de la infraestructura medial que acumulan. No me
interesa generar una nueva oposicion, pero si pienso que los nuevos
materialismos muestran sus limites y que paraddjicamente corren el
riesgo de caer en el perspectivismo. Entonces, ahi es donde pienso
que es necesario no acomodarnos en esos discursos que hemos ido
formando. Pienso que este sintagma de un materialismo por inventar
nos ubica en algo que estd haciéndose, nos pone en el gerundio. Un
camino que se ha abierto en distintos sentidos y que es muy
importante porque sigue interpelando nuestro presente pero, al
mismo tiempo, que reconoce esa potencia poiética de lo material, su
capacidad para generar forma, para afectar y ser afectado, para
interrumpir los regimenes de sentido instituido, hace que esas
categorias no acaben siendo fijas o que se solidifiquen en una suerte
de verdad material, sino, bueno, intentar trabajar una sensibilidad
que no deje de afectarse por aquello que no se adecua o que no acaba
de encajar en los marcos de inteligibilidad.

Por eso, si hubiera que plantear, no sé si coordenadas, pero si
planos para otra genealogia, quizds podria situarla en esta escucha

113



Un materialismo por inventar

radical de esas fuerzas menores, aunque no solo de las menores,
pero las mayores ya se hacen escuchar y no es necesario trabajar
tanto esa escucha o de lo que no tiene lugar en esas narrativas
dominantes, pero que a partir de una rearticulacién menor pueden
ubicar un engranaje diferente. Por eso esa prdctica critica no se
limitaria a la denuncia, sino que se implica con esos procesos de
creacion de lo comun, de lo compartible y de estas practicas de
cuidado. Precisamente ahi es donde estd en juego la imaginacién de
otras formas de vida que, por lo que vemos, es dificil afirmar que
nuestra época sea especialmente dura. Es mds, no es que sea dificil,
es que no tiene sentido entrar en esas comparativas, pero si es
bastante evidente que estamos en un momento de gran complejidad
y no sé si las categorias criticas de nuestro pensamiento estdn a la
altura de pensar en la complejidad y desde la complejidad.

Gabi Balcarce: Pareciera que hay una dimensién medio utépica en
esos nuevos materialismos que renuncian a tipificar modos de la
agencia, aun cuando por supuesto hay una labor interesante de
poder romper la dicotomia entre pasividad y actividad, todas estas
cuestiones cldsicas que igual, por supuesto, son de un relato mucho
mas hegemonizante, no necesariamente todos, como VoS
mencionabas antes, Aristételes, etcétera, pero me parece que hay
una dimensién un poco utépica, ;no?, de este deseo de repartir la
agencia o de dejar que la agencia se acomode por si misma y quizds
ahi justamente sucede un poco lo que vos decis, esta urgencia del
presente que si necesita establecer ciertas diferencias para poder
pensar transformaciones, emancipaciones o las palabras que
utilicemos respecto de lo que hoy tenemos que hacer o de lo que hoy
tenemos que contribuir a lo que esté sucediendo. Me parece que hay
una dimension critica que se escapa en los nuevos materialismos, en
esa falta de tipificacion o de especificidad que aparece, més alld del
ejercicio inmenso de poder correrse de ciertas dicotomias y de
ciertas maneras de ver como aquello que era el mundo material y

114



Entrevista a Andrea Soto Calderon

aquello que era el mundo de lo humano o de lo racional
particularmente.

Andrea Soto Calderon: Si, ademds en una mirada materialista no
puede haber un borrado de la historia de los conflictos. Entonces,
hay cuestiones que nos hacen ruido y que nos empujan a pensar
desde otros lugares con esos mismos materiales.

Juliana Robles de la Pava: Estaba pensaba en la situacionalidad de
tus reflexiones, cémo también estas agendas criticas estdn
vinculadas a ciertas modas intelectuales, en ciertos escenarios
académicos, y algo que pensdbamos también con Gabi en relacién
con esta pregunta vinculada al aspecto sui generis de tu trabajo, esta
vinculado con cémo tu aproximacién se relaciona con una
experiencia particular de vida, con otra trayectoria, otro recorrido
intelectual y otra geografia. Porque en tu libro aparece, por ejemplo,
Silvia Rivera Cusicanqui, entre otrxs autores. En otras palabras,
pensdbamos en la territorialidad que también estd hablando, y creo
que esa situacién que nos marca también los recorridos particulares
que hacemos, nos hace sospechar de esto que decias sobre los
nuevos materialismos. Son como ciertas, no sé si decirlo,
inconsistencias, o por lo menos algunas cosas que no nos terminan
de cerrar con estas formas de pensamiento. Asi que bueno, con todo
lo que dijiste, eso nos da paso a la tercera pregunta, que creo que ya
fuiste también delineando cuando hablaste de esta suerte de captura
poética del capitalismo. Un aspecto que se destaca en tu trabajo tiene
que ver con el pensamiento de estrategias de desvio, ti las llamas
asi, de deshabituacién, respecto de lo establecido como verdad o
sentido comun. Para ello, lasprdcticas de produccién
imaginaria resultan centrales, y estas toman cuerpo en superficies,
texturas y diversas formas que implican una fisicalidad o una

115



Un materialismo por inventar

dimensién somaética. ; Por qué consideras que es importante apuntar
a esadimensiéon somdtica de lo imaginario? ;Qué es lo
que resiste en la materia? ;Cémo se vincula ello con un ejercicio de
imaginacion radical?

Andrea Soto Calderéon: Estoy totalmente de acuerdo con esa
geografia que marca el pensamiento, que lo articula y que genera
condiciones de posibilidad también, que creo que muchas de las
cosas que los nuevos materialismos denominan como “nuevos
materialismos” para ciertas culturas era la manera tradicional de
pensar o de relacionarse con su medio, como ha trabajado de
manera tan rica Déborah Danowski con Eduardo Viveiros de
Castro, Ticio Escobar o tantas otras personas, como Silvia Rivera
Cusicanqui que mencionabas. Y si, efectivamente uno de los ejes que
atraviesa mi trabajo tiene que ver con pensar maneras, modos de
desvio, de deshabituacién o de interrumpir formas de percepcién
naturalizadas o que hemos incorporado como las tnicas o como las
predominantes y especialmente de esas formas que se han
sedimentado y que se hacen incuestionables en nuestra relacién con
el mundo. Formas que no se forman si no pasan por el cuerpo,
seguramente no solo de los modos de imaginar, sino que podria
extenderse de manera mds amplia. De hecho, no me parece nada
casual que el término que mds escuchemos durante al menos los
altimos cinco afios, casi como un imperativo, sea el de ‘adaptacién’,
la interpelacién a adaptarnos a las condiciones que se nos imponen.
Adaptarnos a las nuevas tecnologias, adaptarnos a las nuevas
politicas, a los procesos de recesién, a los modos de organizacién de
las relaciones monetarias. Hay una exigencia de adaptacion.

Y no solo una exigencia, sino que esa adaptacion se realiza a
través de infraestructuras técnicas que pasan por inervar el cuerpo,
por organizar el cuerpo de determinada manera o con cierta
tendencia. Y ahf hay una cuestién que trabaja Michel Foucault en

116



Entrevista a Andrea Soto Calderon

Vigilar y Castigar, sobre todo cuando estd tratando de pensar en el
apartado los cuerpos ddciles, cémo se dociliza un cuerpo. Para mi
esa reflexién insiste de muchas maneras porque Foucault ahi hace
un andlisis muy detallado de lo dificil que es docilizar un cuerpo,
que no es un proceso nada sencillo. Hoy una forma bastante
sofisticada de docilizacion es a través de las pantallas, una técnica
de docilizacién muy efectiva. Si uno piensa en la primera infancia,
en su mayoria son cuerpos que resisten con todas sus fuerzas para
subirse a un cochecito, que estdn dispuestos a arrastrarse cuadras
por la calle si lo consideran necesario. Y, no sé, yo desde que lei esto
en Foucault, cada vez mds pasaba mucho tiempo en las plazas o en
algunos espacios publicos viendo cdmo esos cuerpos resisten y
también recordando cémo se amansaba esos cuerpos en distintos
espacios como el aula, entonces esa riqueza de los cuerpos
multiformes, desobedientes y que como dice Judith Butler, por
mucho que se les intente normar, siempre hay algo del cuerpo que
excede y que resiste.

A mi me interesa mucho que eso que pensamos, que esa
imaginacion radical, —el término es de Cornelius Castoriadis, yo lo
tomo de alli- no va a venir como de una manera milagrosa y le va a
caer algin escogido por el cosmos o por la familia o por algtin tipo
de privilegio excepcional, sino que es una capacidad que se puede
ejercitar (sin caer en el capacitismo, claro estd). Me interesa mucho
esa dimension practica y pienso que, no digo que sea la tnica
manera, pero si que me he dado cuenta de que hay algo que pasa
por esas practicas somaticas que nos permite desincorporar no solo
imédgenes, imaginarios, sino también ideas de movimiento. Hay
algo que pasa y que ahora a lo mejor donde lo predominante —
aunque sigue siendo una tendencia evidentemente muy fuerte de
las formas de trabajo— no son las formas de trabajo fordistas,
pareciera que el gesto no es lo que domina u organiza el cuerpo y
las formas de vida, pero sigue siendo un lugar a disputar, quizds
mds que nunca dirfa. Deshabituar no significa simplemente

117



Un materialismo por inventar

rechazar lo conocido, creo que es importante trabajar con lo
conocido, sino desincorporar la automatizacién, o la tendencia a la
automtizacion, es decir, como no establecer relaciones conocidas
con aquello que nos estamos encontrando. Antes de pensar qué es
lo que la situacién pide de mi, o dénde la situacién me pone, a veces
una situacién pide mucha intervencién y otras todo lo que piden de
mi es que no haga nada, sostener algo, sin intervenir (no existen
términos absolutos evidentemente). Asi, deshabituar no tendria
tanto que ver con un rechazo establecido a algo, sino con generar
condiciones materiales para que lo sensible pueda ser interrogado
nuevamente, o para que haya ocasién para otra forma de
experiencia.

Emmanuel Alloa, en su libro Repartos de la perspectiva, en algtin
momento dice que descentrar la mirada es desprenderse de las
expectativas para ir hacia lo abierto, de alguna manera estd
siguiendo a Merleau-Ponty, es decir, hacia esos mérgenes donde la
sorpresa puede volver a producirse, o lo imprevisto, lo que nunca
fue visto podria volver a crearse. Y ahi es donde entra en juego esta
imaginacion radical como facultad material, operativa,
profundamente vinculada con esa capacidad de sentir o de ver. Sin
idealizar para nada la experiencia de maternar, cuando tuve a mi
hija, literalmente tuve que aprender a ver de otra manera,
seguramente se debe a muchas razones, pero hubo un cambio muy
evidente que eran las posiciones que debia adoptar mi cuerpo para
estar a su altura o para sostenerla, muchas veces eso implicaba pasar
la mayor parte del dia en el suelo u otras experiencias corporales, en
donde mi cuerpo tenia que inclinarse, torcerse, adoptar posiciones
incémodas o a las que no estaba habituada para poder estar en la
situacion. Ahora me pasa algo similar, pero esta vez cuidando de mi
madre, esa disposicién de pronto me hacfa y me hace encontrarme
en otra relaciéon con lo que me entorna y me constituye.

Sin embargo, el dltimo tiempo me he dado cuenta que la
mayoria de las narrativas o reflexiones en torno a los procesos de

118



Entrevista a Andrea Soto Calderon

transformaciones sociales, estéticas o incluso técnicas ponen
demasiado énfasis en la interrupcién, en el desvio y en el corte, por
asf decirlo, y si bien esto puede ser una condicién necesaria, no es
una condicién suficiente. La interrupcién o el desvio por si mismo
no genera nada mds que una revuelta. No hay verdadera
transformaciéon sin la capacidad de configurar otra forma de
experiencia. Sin duda, desautomatizar nuestra tendencia es un
elemento muy importante, no todo se queda ahi. Me interesa mucho
la categoria de desvio para desautorizar esa idea de la eclosiéon
espectacular que caracterizaria un cambio o como lo caracteristico
que abre un acontecimiento —podriamos decir la dimensién
mesidnica que ha marcado a una larga tradiciéon de pensamiento-,
la idea del acontecimiento como una suerte de golpe, que abre el
tiempo en un antes y después, como es el caso del nacimiento de
Cristo, para poder asi pensar en la fuerza acontecimental de lo
pequefio, dirfamos, de eso que puede darse cuando te desvias y te
encuentras con algo que podria tener una fuerza inestimable. Pero
no basta con la interrupcién, no basta con el desvio, si no hay otra
configuracién de lo sensible. Entonces, deshabituar implica desafiar
esos automatismos perceptivos, cognitivos, que nos han formado de
una manera, pero al mismo tiempo implica que esa imaginacion
tenga la capacidad de no solo captar algo que no se veia y atender a
aquello que habia sido excluido, sino de inventar formas de
existencia que no habian tenido lugar —subrayando que aqui no me
interesa tanto la cuestion de la novedad-. Y es verdad que, aunque,
no sé, podriamos pensar que la nocién de imaginacién radical nos
es muy ajena, en cierto sentido esa imaginacién radical esta teniendo
lugar, y estd teniendo lugar desde unos centros de poder muy
determinados. En otras palabras, la transformaciéon radical de
nuestra vida, en eso si que, a propésito de la conciencia, no sé si
somos verdaderamente conscientes de la transformacién
epigenética que estd teniendo lugar en nuestra época
contempordnea, entonces esa transformacién radical estd operando.
Ahora, la cuestion es qué tan comunizada estd, es decir, cémo

119



Un materialismo por inventar

participamos de esas formas de imaginar nuestro presente y nuestro
futuro.

Juliana Robles de la Pava: Maravilloso, gracias, Andrea, tocaste
tantas cosas, y bueno, se abren muchas puertas para seguir
pensando. Voy a pasar a la otra pregunta que también lo
mencionaste, sobre todo cuando senalaste esta cuestion de las
infraestructuras que ordenan, pero la vamos a formular de esta
manera, otro elemento que resulta particularmente sugerente en tus
formulaciones tiene que ver con la dimensién econdémica que
atraviesa tu concepcion de las imdgenes, de la visién, podriamos
decir también de la experiencia, y a esto se suma tu interés por las
infraestructuras que posibilitan su aparicién, nos hablaste de los
regimenes de visibilidad, por ejemplo, y dirfamos también de la
circulacién de esas imdgenes. Queriamos acentuar toda esta raiz
materialista y preguntarte ;como caracterizas en este contexto de
tus reflexiones la nocién de economia y de qué modo se conecta,
podriamos decir, con una energética de la materia y también con
una politica de la imaginacién?

Andrea Soto Calderon: Si, tal como indicas, la nocién de economia
que me interesa no se reduce a una légica contable, de hecho, quizds
tiene mds que ver con lo incontable, no con un cdlculo de recursos,
sino con modos de organizacién y de captura de la energia o
economia libidinal, para decirlo con Lyotard, con esas energias
materiales, sensibles y simbélicas que hacen posible o impiden que
algo circule. Por tanto, también tiene que ver con aquello que fija
ciertas posiciones y con lo que permite circular, con lo que pone en
movimiento y con los modos en que algo se dispone en términos de
organizacién de lo cotidiano. Asi como plantea Giorgio Agamben,
pero sobre todo considero Marie-José Mondzain lo ha analizado

120



Entrevista a Andrea Soto Calderon

muy bien, que tiene que ver con esa raiz de la economia que remite
a la organizacién del oikos, a la organizacion del hogar, dirfamos, de
la vida cotidiana. Ahora cuando hablamos de economia parece que
tiene que ver una vez mds con términos muy abstractos, aunque
siempre nos afecta en el cuerpo de manera microldgica y que puede
generar catdstrofes muy significativas. Me parece fundamental el
hecho de que es inseparable pensar las condiciones econémicas, en
un sentido amplio, de las posibilidades de creacién, de invencién y
de reinvencién del mundo.

No digo que la creacién solo pueda darse con unas condiciones
minimas garantizadas, de hecho la historia demuestra que grandes
actos creativos han ocurrido en situaciones de extrema necesidad o
de situacién limite, pero tampoco creo que sea casual que muchos
de los movimientos contraculturales o los movimientos artisticos
mds ricos ocurrieron en lugares o en movimientos donde habia otra
ocupacién de los espacios de la vivienda, cuando habian
condiciones materiales liberadas, sin idealizar ninguna época. Solo
lo indico como caso de que muchas veces pensamos que hay algo
del movimiento critico y de transformacién que pasa solamente por
lo discursivo y no atendemos lo suficiente a las condiciones
materiales en las que se da ese pensamiento. Yo creo que hay una
economia y que hay una economia libidinal que pasa por la palabra,
que pasa por el discurso sin duda. También pienso que el discurso
nunca es solo discurso, como minimo es enunciado por un cuerpo,
transformado por ese cuerpo y transforma a los cuerpos que lo
encuentran, pero me parece muy limitante dar esa jerarquia a la
palabra y no atender a otras formas de lenguaje, en este caso, a la
relacién que tenemos con las imagenes, con la organizacién de los
objetos. Aqui es donde considero que la dimensién econdémica
permite un abordaje mds amplio, tiene que ver con preguntarnos no
solo qué vemos o con qué nos relacionamos, sino cémo y por qué
vemos lo que vemos, con qué nos relacionamos y por qué nos
relacionamos de esa manera. Por eso el énfasis de mi trabajo en las

121



Un materialismo por inventar

operaciones, la atencién al ‘como’, una suerte de insistencia por el
cdmo, cOmo se organiza y en ese sentido, cudles son las
infraestructuras, qué es aquello que los sostiene, cudles son esas
arquitecturas tecnoldgicas, estéticas, afectivas, que sostienen una
determinada visibilidad o un modo de gobierno, y cudles son todas
esas operaciones que estdn implicadas en los modos de produccién.
Entonces, a mi me parece que es imposible pensar la realidad desde
una unica dimensién, yo creo que aqui el término de lo
interdisciplinario es un concepto muy de moda, pero yo hasta ahora
casi no me he encontrado con ningin contexto verdaderamente
interdisciplinario, en donde los saberes nos afecten. He tenido
algunas experiencias pequefias y lo que alli acontece es de una
riqueza inmensa. Precisamente, ahi es donde empiezan a aparecer
esas costuras a través de las cuales circulan ya no s6lo los modos de
saber, los modos de enunciacién, sino esos modos de organizacion.

Entonces, me acuerdo de algo que una vez en una
conversacion me decia Anna Manubens, a veces hay discursos
criticos que son impecables, jpor qué no transforman? Quizds
porque se quedan solamente en lo discursivo y no en todas las capas
que es necesario transformar. Entonces, esta dimensién energética
me parece fundamental y tiene que ver con lo que moviliza o
paraliza también, ;no? Pensar ;como en ese modo de operar
consumen y distribuyen energia? Tanto en un sentido técnico, de la
energia literal que sostiene los dispositivos que los producen y
reproducen, que también. Asi como ahora el famoso tridngulo del
litio, se pretende una vez mds que a partir de ese extractivismo se
financie el capitalismo verde, o de las energias del norte, como en
un sentido afectivo y politico, la energia de atencién, la energia de
deseo, de percepcion. Por eso me parece muy importante también
pensar en la energética de la materia, en la dynamis, en la fuerza, en
ese movimiento del pathos, que hace inseparable lo sensible de lo
material, de lo simbdlico, de lo técnico y de lo imaginario. Entonces,
las imdgenes no flotan, circulan, se imprimen, se transmiten a través

122



Entrevista a Andrea Soto Calderon

de redes concretas que van por cableados, que van bajo el mar o
sobre la tierra o, literalmente, sobre el globo, ;no? En cables que
podemos ver, depende de la ciudad en la que estamos y que
implican gasto, acumulacién, desvio, pérdida. Y la pregunta por
quiénes pierden y quiénes son los que ganan en esa operacion es
absolutamente relevante. Para mf las politicas de la imaginacién no
pueden desligarse de esa economia. Porque imaginar, y vuelvo aqui
con esta idea de la imaginacién radical que mencionabas antes, no
es simplemente representar lo que no estd o lo que podria estar, sino
redistribuir lo visible. Redistribuir o intervenir en los regimenes, no
solo de percepcién, sino de operatividad, que determinan qué
aparece y qué no llega a venir a esas condiciones del aparecer.

Ahi es donde yo pienso que muchas veces hay demasiado
énfasis, una vez mads, en esas ideas abstractas y no en nuestra
complicidad de deseo con estas infraestructuras. Por eso me interesa
tanto esa tension, esa cuestién entre imaginarios, deseos, fantasias,
imaginacién, para pensar como poder articular verdaderamente
otra economia libidinal, una energia de deseo que vincule una
comunidad diferente. Evidentemente hay toda la dimensién
infraestructural desde lo mds minimo, lo méds béasico, no solo las
imagenes, sino que todo aquello con lo que tenemos contacto, nada
es neutro. Todo estd significado con operaciones concretas sobre
nuestros cuerpos, sobre nuestras maneras de relacionarnos. Y
considero que pensar entonces en su dimensién econdémica e
infraestructural es una manera de devolverle su espesor. Y también
su vulnerabilidad, porque no solo las imdgenes son precarias —
porque dependen de condiciones materiales para existir— sino por
la desigualdad de la capacidad que tenemos de intervenir en esas
infraestructuras. Ahi es donde una vez mds abogo por un
pensamiento complejo. Cuando digo pensamiento complejo no
quiero decir un pensamiento incomprensible, todo lo contrario.
Quiero decir que atienda a toda esa multiplicidad de aspectos al
mismo tiempo. Por eso me interesa tanto y me parece tan rica esa

123



Un materialismo por inventar

figura del cephalépodo, del pulpo que tiene el cerebro
descentralizado y que puede atender de alguna manera a esa
complejidad de la realidad.

Gabi Balcarce: Buenisimo, stiper interesante. La verdad es que
habiamos armado las preguntas de una manera, pero por supuesto
las cosas van fluyendo y me parece que estd bueno también darles
ese lugar donde encajan. Asi que queria preguntarte en particular
sobre la dimension colectiva. En qué sentido esa imaginacion es una
experiencia colectiva de un ser-con-otres, que creo que justamente
es un poco como el camino que vos sefialds, en el sentido justamente
de que quizds los desvios y los cortes generan por supuesto
disidencias, etcétera, pero que también hay una dimensiéon de lo
comun o de algo que, aunque no sea fundante, digamos, si estd y
que hay una importancia de esa dimensién més de darnos cuenta
de que somos-con-otres y de esa dimensién colectiva tan necesaria
en estos tiempos, entonces ahi en ese escenario, (como es que vos
pensds esta imaginacion en tus textos?

Andrea Soto Caldero6n: Si, yo creo que una de las grandes mentiras
de la ideologia del capitalismo es la del individuo porque, aunque
suena como un eslogan: no somos nada solos. Toda nuestra forma
de vida es relacional, desde la unidad mds minima como el oxigeno
a la mds grande que podamos imaginar, todo nuestro ser es
relacional. Solo los vinculos nos liberan. Contrario a la autonomia,
como valor maximo del pensamiento moderno, es la
interdependencia la que nos sostiene.

Justamente, asi como el lenguaje no nos pertenece, somos
hablados por el lenguaje, segiin decia Walter Benjamin, de igual
manera podemos afirmar que somos imaginados por la

124



Entrevista a Andrea Soto Calderon

imaginaciéon. Me parece muy importante, porque incluso en los
discursos artisticos se ha instalado una nocién que es la de la
apropiacion, el apropiacionismo, que de alguna manera no deja de
validar la idea de la propiedad, de lo privado, y tanto lo hemos
internalizado que creemos que la imaginacién es algo que nos
pertenece, que es como una cosa de la interioridad del sujeto, lo mds
intimo que tenemos. Hay una reflexién de la que yo bebo, que es de
Gilbert Simondon, donde para él no hay separacién entre lo
individual y lo colectivo porque, aunque no son lo mismo, forman
parte de un mismo movimiento. Entonces, hay esa idea muy errada,
aunque comprensible precisamente por cémo funcionan no solo el
mercado del arte, el mercado de la academia, los multiples
mercados que tienen que ver con la valorizacién del nombre propio
o la valorizacién personal, pero si uno se fija también, una vez mds,
la mayoria de los movimientos mds ricos que conocemos, que han
cambiado los lenguajes del arte, era gente junta haciendo cosas
juntas, y luego a alguien se le medio ocurria un modo particular de
articular aquello. Eso no dejaba de tener una singularidad, pero
algo de ese modo particular de juntura se formaba gracias a pasar
mucho tiempo juntxs. Quizéds eso que llamamos calle, de alguna
manera, hace esa fuerza. Pienso que aunque hoy no sepamos muy
bien qué significa la calle, sigue siendo un lugar para ciertos
encuentros, no por nada hay tanta insistencia en pacificar y
controlar las calles. Esta manera de entender la creacién implica
deshacer otra prefiguracién en torno a la imaginacién, que es la de
la comprension de la imaginacién como proyeccién. Si pensamos la
imaginaciéon no en términos proyectivos, dejamos de entenderla
como esa idealidad interna que luego se pone en comun, podemos
pensarla como un acontecer entre. Es solo gracias a esa fricciéon de lo
que ocurre entre, que la imaginacién es posible. Y es ese entre el que
estd capturado. Yo creo que Bernard Stiegler tenia razén cuando
decia que uno de los problemas estructurales de nuestra época es
un problema de desarticulacién, y eso lo podemos pensar en
muchos niveles, incluso en cémo se reducen las zonas de

125



Un materialismo por inventar

indeterminacién o cémo se intenta borrar los espacios de conflicto.
Tenemos muy pocas metodologias para cuidar lo conflictivo que es
donde puede aparecer aquello otro, incluso aquello otro que todavia
no sabemos qué somos o qué podriamos ser.

Pensamos con la materia, que es materia que producimos entre
todas, quizds por eso W. Benjamin estaba tan interesado en la
basura, en lo que una cultura no puede asimilar, en eso que resta,
como lo estaba también Hilda Hilst o Clarice Lispector, con aquello
que de alguna manera excede, y en ese exceso, en ese exceso
informe, podria formar una consistencia diferente. En ese estar
implicados, en estar en esa situacién de distintas maneras con otros,
es donde de alguna manera ese proceso de imaginacion se abre y es
siempre un ser-con. Siempre que imaginamos, imaginamos a partir
de un contexto, de una historia, de todos los lugares con los que
hemos estado conectadxs. Y el pensamiento también es asi, por eso
es como un gran engafo pensar en términos de autoria. Son largas
y amplias, las criticas a la idea de autoria, pero ello no implica que
hayan alterado nuestros modos de hacer. No hay imaginacién sin
mundo, sin otres que nos desborden y que lleven mds alld de
nuestros limites, por eso es tan importante recordar que una
posibilidad se compone en comun.

126






REsERAS






Reseiias

Boumediene, S. (2024): La colonizacion del saber. Una historia de
las plantas medicinales del “Nuevo Mundo” (1492-1750), trad.
Thara Corredor, Cristina Moreno, Angela Urrea, Buenos Aires,
Tinta Limén, pp. 455.

A través de varias historias, compuestas con los testimonios
hallados en diversos archivos e investigaciones histdricas,
Boumediene presenta los encuentros, intercambios,
comunicaciones, silencios y secretos alrededor de los usos de las
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. En este libro que “trata
de la historia de la Era Moderna” (33), las plantas son las
protagonistas. El uso de sus poderes amplia la nocién de lo
medicinal a conceptos que podrian considerarse anténimos como
“venenos, abortivos, pécimas de amor o psicotrépicos” (38). A
través de estas propiedades, y los vinculos que propiciaron, las
plantas son entidades clave en las relaciones asimétricas de poder
que configuraron los procesos de colonizacién y de la Modernidad

Las preguntas que Boumediene va planteando impactan por
su agudeza. Con ellas evidencia otra forma de ver las medicinas,
esas sustancias que nos son tan familiares, cuya presentacién poco
recuerda a las plantas de las que provienen y en nada alude a las
historias de colonizacién que han hecho posible su existencia bajo
esa forma aséptica. Esos extractos botdnicos que hoy tomamos con
tranquilidad para tratar una enfermedad o un sintoma estdn
cargados de una densa historia. Una que puso a prueba el saber
médico europeo predominante en el siglo XV; que exigié la
experimentacion sobre los cuerpos de expedicionarios, indigenas y
enfermos; que estd vinculada al refinamiento de las estrategias de
pacificaciéon tras la conquista, como la implementacién de la
encuesta; que estd atravesada por el silencio y el secreto que
mantuvieron indigenas, esclavos, mulatas y mestizas sobre las
plantas medicinales. Esta es una historia que se vuelve mds rica en
la medida en que fragmenta el relato llano y progresivo que suelen
contar los vencedores.

En el transcurso de esta investigacion el autor va presentando

esas preguntas que le acompafiaron. Al imaginar, por ejemplo, a
Cristébal Colén y sus acomparfiantes explorando la isla la Espafiola,

130



Reseiias

indaga: “;[c]6mo hablar de un mundo que nunca se ha recorrido?”
(75). La respuesta la desentrafia de los testimonios de los hombres
que llegaron a un continente muy distinto de aquel que esperaban
encontrar. Puesto que creen haber atracado en algun territorio
asidtico, su primera forma de leer ese mundo es a partir de lo que
conocen y esperan hallar. Sin embargo, lo extrafio se impone: pocas
plantas se asemejan a aquellas que anhelaban llevarse de Asia y las
précticas rituales de los indigenas les son mds ajenas atn. La
desconfianza es una compafiera permanente entre los colonizadores
que requieren medicinas para tratar sus enfermedades
“mercancias” para comerciar. De este modo, la necesidad les obliga
a enfrentarse con frecuencia a una cuestién: “;[qlué estdn
dispuestos a tragar? No hay pregunta mds politica que ésta” (26).

La colonizacion del saber estd compuesto por tres libros, cada
uno de los cuales contiene tres capitulos. Al inicio de cada libro el
autor introduce el tema y el recorrido que va a realizar en los
capitulos que siguen mediante una nota. Propone, también, entre
los libros pausas en las que invita a sus lectorxs a prestar atencién a
la composicién de las imdgenes que fueron disefiadas para los
frontispicios de algunas publicaciones que estuvieron vinculadas
con la colonizacién. El andlisis simbdlico de estas imdgenes es uno
que potencia la lectura de esas diversas formas de “colonizacién del
saber” que tuvieron lugar desde la llegada de los espafioles al
"Nuevo Mundo”. A modo de cierre, ofrece un capitulo en el que
presenta sus conclusiones y un posfacio, en el que establece una
analogia entre la colonizacién del saber y aquel encuentro que tuvo
Ulises con la diosa Circe, en el cual intervino el dios Hermes.

Libro I. Un nuevo mundo medicinal

Boumediene nos permite comprender que el “Nuevo
Mundo”, en un inicio confundido con Asia, es abordado como un
sucedaneo de este dltimo. Las plantas medicinales y especias de
Asia y Africa son las mds apreciadas por los europeos. Sin embargo,
su alto costo y los riesgos asociados a su comercio (como la
adulteracién), hacen de las plantas medicinales de América una
segunda opcién aceptable. Fuera por las necesidades de la conquista
o por casualidad, los espafioles hacen uso de las medicinas de los

131



Reseiias

“indios”. Como afirma el autor, a partir de esas necesidades que van
surgiendo los europeos transforman y adaptan los métodos
utilizados para darle continuidad a la conquista. Después del uso
de las armas, la encuesta es uno de los principales instrumentos que
implementan tanto para “la conquista de los conocimientos” (53)
como para la “pacificaciéon”: el establecimiento del gobierno a
distancia.

El acceso a las plantas medicinales y sus usos es una
necesidad militar de primer orden, y no sélo para Espafia. De este
modo, la pregunta se erige como una de las principales estrategias
que espafioles y otros europeos establecen para acceder al
conocimiento de ellas. En la encuesta se retnen la dimensién
politica y erudita de la colonizacién. La manera en que se realiza la
pregunta establece un modo de pensar, una forma de evangelizar y
censurar; qué y como se pregunta es un asunto clave para la
Inquisicion y para los botdnicos. Sin embargo, quienes inquieren
pronto se dan cuenta de que no se pueden fiar por completo de las
respuestas de los indigenas. Asi, ese conocimiento sobre el uso
medicinal de las plantas debe pasar por sus cuerpos y los de otros
que puedan utilizar. De esta manera, hospitales y Colegios se
convierten en centros para examinar las propiedades de las plantas.
La informacién obtenida de los indigenas, a la fuerza o de manera
voluntaria, y las pruebas realizadas en los “cuerpos viles” son las
que posibilitan la escritura de los primeros documentos sobre las
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. Publicaciones que
presentan “la primera experiencia colonial de la época moderna”
(151).

¢(Cémo apropiarse de un mundo? Imponer el dominio sobre
éste, expropiar su conocimiento y erradicar los modos de percibirlo
y vivir en él. En la conquista de estos saberes, el conocimiento que
tenfan las comunidades indigenas sobre los usos de las plantas es
cuestionado a la luz del saber médico europeo y el cristianismo. De
esta manera, las plantas son transportadas de manera fragmentada.
Separadas de sus ecosistemas y del saber indigena se convierten en
mercancias: son medicinas o curiosidades. Aun asi, el silencio es
ejercido por los indigenas como una forma de resistencia a esa
apropiacion ejercida por los europeos.

132



Reseiias

Libro II. El oro amargo de las Indias.

La quina, junto con el guayacan, es unas de las principales
plantas medicinales de las Indias que es comercializada en Europa
después de la conquista. No existe certeza sobre cémo y cudndo
lleg6 a Europa y circulan dos versiones de la historia sobre cémo los
europeos se enteraron de sus propiedades medicinales: en ambas
son los indigenas los que sabian de su uso para tratar las fiebres.
Aunque las historias sobre este hallazgo divergen, su ingreso al
Viejo Mundo como febrifugo estd vinculado a los proyectos de
explotacién del oro en Ecuador, a los jesuitas y a las necesidades
militares de los imperios europeos. La economia alrededor de la
quina se complejiza por una multiplicidad de factores que
Boumediene va relatando a través de diversos testimonios.

Las fiebres intermitentes afectan desde los mds pobres hasta
las familias reales en Europa, pasando por los soldados, que son
fundamentales en los proyectos de conquista y, con frecuencia, se
ven diezmados por la “realidad omnipresente” (183) de la malaria —
aun no identificada en esa época—. Una vez se ha probado la eficacia
de la quina para tratar las fiebres en los “cuerpos viles”, la alta
demanda de la corteza incrementa su valor y esto, a su vez, influye
en la sobreexplotacion del drbol y en su adulteracién. A esto se suma
que el desconocimiento del drbol dificulta la evaluacién de la
calidad de la mercancia del otro lado del océano.

En cuestién de unas décadas, desde que la quina empezé a
ser comercializada, surgen disputas entre médicos y boticarios que
defienden y rebaten su uso medicinal. En un momento en que la
corteza del drbol se encuentra desacreditada, el inglés Richard
Talbor ha desarrollado una férmula para suministrarla como
tratamiento de las fiebres intermitentes ocultando su caracteristico
sabor amargo. Un golpe de suerte le permite demostrar la eficacia
de su brebaje al sanar a varios soldados ingleses. Esta noticia llega
hasta Carlos II de Espafia y asi inicia su “gira por las cortes
europeas” (214). Por unas décadas logra guardar en secreto su
férmula, hasta que se la vende a Luis XIV. Una vez revelado el
secreto, el interés de Francia, Inglaterra, Espafia, y otros reinos, esta

133



Reseiias

puesto en acceder a un conocimiento mds preciso de este drbol y a
la planta misma.

Sobre la quina opera un ejercicio de pensamiento que la
abstrae de los vinculos que se tejen en los bosques donde es
recolectada: “el quino se arraiga en el pensamiento médico del siglo
XVII como un drbol sin figura, una mercancia sin identidad
botédnica” (188). La historia de la quina como medicina y mercancia
estd llena de tropiezos. Se encuentra en medio de la transformacién
de la medicina, de la botdnica, de las primeras formas de politicas
de salud publica en Europa y de los proyectos imperialistas.
Acceder al conocimiento y control de ella fue fundamental para la
Modernidad y la colonizacién. Desde la mirada europea la quina no
es un darbol, sino “su parte mds util: la corteza” (188). Para
Boumediene es evidente el distanciamiento que tienen los europeos
con esta planta, que también incluye a quienes ordenan su
recoleccion en los reinos de Pert y la Nueva Granada. Sobre ella se
extiende una mirada a partir de la cual “se empiezan a fijar las
normas del viaje cientifico, [...] y se elabora una nueva manera de
concebir a la naturaleza y la propiedad” (276). Adicionalmente, el
estanco sobre la quina, impuesto por la Corona espafiola, es “el
punto de partida de una operaciéon de prospeccién de la naturaleza
americana que se prolongé hasta las guerras de independencia”
(276)

Libro III. Rupturas de comunicacion.

En este tercer libro, Boumediene presta atencién a los
silencios, préacticas secretas, censuras y prohibiciones que formaron
parte de la apropiacién de las plantas medicinales por parte de los
europeos. A través de las historias que el autor presenta es posible
imaginar el choque de mundos que produjo la conquista y la
colonizacién. Si bien existen diferencias entre las cosmovisiones
amerindias, ellas comparten ciertas concepciones, como es el
vinculo entre las plantas y las entidades invisibles, que en ocasiones
son deidades. Erradicar los rituales que los indigenas tienen con lo
invisible, los espiritus y sus dioses, donde las plantas son
mediadoras, hace parte de los procesos de evangelizacién y de
gobierno.

134



Reseiias

En las préicticas del cuidado que son prohibidas por los
espafioles se evidencian maneras muy diferentes de entender la
enfermedad, la medicina y el remedio. La investigacion realizada
por Boumediene va tras esas “rupturas de comunicacién” (291) que
se traducen en rupturas en los modos de vida y comprension del
mundo o constituyen estrategias —como el secreto —, “destinadals]
tanto a mantener las maneras de vivir condenadas como a oponerse
a la transmisién de los conocimientos requeridos por los europeos”
(291). En este sentido, la ruptura de comunicacion es ejercida desde
los dos bandos.

La prohibicién de los rituales ligados a ciertas plantas
responde a una concepcién europea de lo medicinal que se define
por unas propiedades del cuerpo de la planta, en lo cual no se
involucra lo espiritual. Si bien muchas de esas précticas rituales se
ven fracturadas, los intereses econémicos de los espafioles no les
permite prohibir el uso de todas las plantas-deidades. En una balanza
sopesan aquello que responde a la moral cristiana y lo que responde
a la rentabilidad. Sin la coca no es posible llenar las arcas de oro al
otro lado del océano; prohibido o no, el pulque sigue siendo
preparado y consumido por los indigenas en el reino de Nueva
Espafia. En el juicio que se establece sobre las relaciones que
indigenas, mestizas, mulatas, esclavos, tienen con estas plantas
participa una operaciéon que busca el equilibrio entre la rentabilidad,
la moral cristiana y la gobernabilidad.

Con frecuencia se nos recuerda que la historia ha sido
contada por los vencedores. Acceder, pues, a las otras historias, las
de quienes fueron “vencidos”, parece poco factible. Atender al
archivo que da cuenta de los procesos de censura, prohibicién y
juicios es una forma de rastrear esas estrategias de resistencia a la
colonizacién. Si bien la evangelizacion logré instalar la nocién del
dios cristiano y del demonio entre algunas comunidades indigenas,
con ello no lograron erradicar ciertas practicas de cuidado con las
que sobrevivieron a las légicas de la explotacién y dominacién
europeas. Lo que bajo la cosmovisién cristiana era un veneno, para
una mulata, una esclava, un indigena, era un remedio: no procrear
era resistirse a los intereses de los amos que requerian mano de obra;
asesinar un sirviente o un amo era una forma de vengarse; consumir

135



Reseiias

plantas-deidades para ver el futuro, como el ololiuqui, era un acto
de desobediencia porque les permitia imaginar otros futuros, donde
el apocalipsis se cernia primero sobre los espafioles y no sobre los
indigenas.

Un comentario personal.

Al leer este libro queda una constante sensacién de intriga
sobre qué otras perspectivas podriamos hallar si seguimos
buscando esas historias de encuentros y tropiezos en los que las
plantas transformaron la medicina, la botdnica y las précticas de
cuidado, tanto en el “Viejo Mundo” como en América. También,
como expresa el autor, podriamos seguir los relatos que quedaron
sobre aquello que no circul6 —como los desechos y la basura, que
son intereses actuales de Boumediene—, pues también esos
materiales han hecho parte de las historias de la “globalizacién”. De
igual manera, queda abierta la invitacién a conocer sobre los modos
en que se transformaron, adaptaron y conservaron los rituales de las
comunidades indigenas, que se vieron contaminados por los
procesos de evangelizacién, la censura, la prohibicién de las
précticas, el trabajo forzado y la devastacién de los ecosistemas.

Para finalizar, este es un texto que nos remite de nuevo a esa
cosmovisién Occidental que ha ejercido una divisién dicotémica
jerdrquica entre esos dmbitos que ha denominado Naturaleza y
Cultura. En los testimonios que Boumediene presenta se evidencia
esa valoraciéon de la Naturaleza como recurso: los bosques son
arrasados; las plantas son reducidas a mercancias y restringidas a la
visién que la botdnica europea ha establecido; los vinculos rituales
con las plantas son prohibidos; los cuerpos de enfermos, indigenas
y esclavos son puestos al servicio de la experimentaciéon médica. En
la lectura de este libro, que evita ser un recuento unidimensional de
la colonizacién de los saberes, también vale tener presentes estas
palabras del autor: “[l]Jas plantas medicinales no son conflictivas
porque oponen rivales deseosos de apoderarse de un recurso, sino
porque oponen distintas maneras de apegarse a las cosas” (397).

Aura Maria Rendén Lopera

136



Reseiias

Escobar, A. Osterweil, M. Y Sharma, K. (2024): Relacionalidad: una
politica emergente de la vida mds alld de lo humano, trad.
Alejandro Reyes, Buenos Aires, Tinta Limoén, 301 pp.

Existen ciertos momentos histéricos en que la
significatividad de los libros o de las lecturas que realizamos
adquieren una relevancia particular. En este sentido, atravesando
un contexto como el que nos caracteriza, signado por un plano social
atomizado, individual y ultraneoliberal, el trabajo interdisciplinario
entre antropologia, ecologia y filosofia, planteado en Relacionalidad,
una politica emergente de la vida mds alld de lo humano (2024) de Arturo
Escobar, Michal Osterweil y Kriti Sharma, puede considerarse como
un faro e inspiraciéon para quienes buscamos insistentemente
respuestas frente a este panorama.

Con respecto a este punto, cabe destacar también que el libro
fue escrito en el contexto de la tiltima pandemia que atravesamos de
forma mundial. Tal como sostienen Ixs autores, este habria sido uno
de los momentos claves en los cuales la narrativa dominante sobre
la vida se habria visto cuestionada, al punto de ponerse en duda su
propio funcionamiento. Asi, mientras que la misma sostendria la
separacion jerdrquica del humano respecto a la naturaleza y el resto
de los seres, la busqueda del crecimiento econémico sin limites y la
ontologia no relacional, la situacién de crisis sanitaria y, en términos
mads generales, la crisis planetaria con la que convivimos dia a dia,
la habrian develado como lo que es: una forma de concebir a la
realidad que no se condice con los deseos de bienestar social, justicia
ambiental y supervivencia.

De este modo, para Ixs autores, ambos escenarios dejan en
claro la realidad de la interdependencia. La categoria de
relacionalidad, en efecto, como una narrativa que abarca a todas las
formas de vida, funciona como el eje desde el cual comenzar a
imaginar otros futuros posibles, mds alld de la centralidad de lo
humano, ubicdndose con este gesto en otro plano desde el cual
pensar sobre lo que es real y, por lo tanto, sobre lo que es posible.

Compuesto por una introduccién, tres apartados titulados

como “recordar”, “optar” y “rehacer”, una conclusién a modo de
resumen y un apéndice, este libro nos propone, en consecuencia, un

137



Reseiias

desafio: ;seremos meros espectadores de las narrativas que nos
constituyen o adquiriremos, finalmente, un rol creativo sobre esas
mismas tramas semidtico-materiales en las que estamos inmersxs?

Introduccién: La narrativa dominante de la vida no funciona

El libro comienza con una certeza: nos encontramos frente a
un escenario de desfuturizacion y pérdida del sentido. Las
promesas respecto a futuros deseables son cada vez mds escasas y,
por el contrario, la busqueda de un horizonte se vuelve cada vez
mds compleja. Como consecuencia de esta situacién, Ixs autores
sostienen la urgencia de optar por una narrativa relacional antes que
por aquella legada por la modernidad occidental y europea, bastion
del sistema capitalista y neoliberal.

Segin esta ultima, tal como anticipamos, el hombre se
comprende, principalmente, como un ser individual y auténomo.
Es decir, la misma habilita una forma de ser y de estar en el mundo
que lo piensa como separado de la sociedad, de la naturaleza y de
otras categorias de humanos. Que es capaz de prosperar por sus
propios esfuerzos, asegurdndose su propio bienestar individual.
Esto provoca, en dltima instancia, la renuncia a la dimensién
colectiva de la vida social.

Tal estado de cosas, por lo tanto, se encontraria legitimado
por una justificacién de indole ontolégica. Por la confusién primaria
de que los relatos son hechos. En este sentido, una de las
caracteristicas principales de estos tltimos es que surgen por ciertas
causas o condiciones histdricas. Aqui, la narrativa dominante de la
vida se devela en intima relacién con el capitalismo, colonialismo,
los genocidios histéricos que han acompariado a estos procesos y la
l6gica de los mercados y desarrollo capitalistas. En otras palabras,
tales construcciones no son un producto aislado sino que son
funcionales a un estado de cosas; generan los marcos que les dan
forma y validez.

Con respecto a esta ultima idea, sin embargo, Escobar,
Osterweil y Sharma afirman que en la actualidad nos
encontrarfamos en un estadio intermedio; en un punto entre
narrativas y, por lo tanto, en una situacién que nos invita a tomar

138



Reseiias

posicién en el proceso de disefio hacia una nueva formacién
ontoepistémica en la cual la relacionalidad sea lo primero, condicién
fundamental de la existencia, sin por ello tratarse de retornos
romdnticos hacia ciertas formas desplegadas en el pasado, por
e]emplo por las comunidades originarias, ni a esencialismos o a
apropiaciones culturales sino a la idea de una recuperacion activa
de maneras relacionales de ser, conocer y actuar.

Primera parte: recordar

En tal proceso de transicién de un estadio narrativo y, por lo
tanto, material, hacia otro, lxs autores demuestran cOmo es
necesario revisitar las historias fundacionales que nos han
conducido hacia donde nos encontramos. Asi, en este apartado,
tanto los discursos biolégicos como los provenientes de las ciencias
sociales se convierten en los puntos clave de la deconstruccion.

En primer lugar, la biologia se comprende como uno de los
principales discursos modernos sobre la vida: un discurso que no
experimentamos como narrativa sino como mundo real. Segin las
principales teorias al respecto, los humanos como especie nos
caracterizarfamos entonces por gozar de una esencia universal,
economicista y jerdrquica con respecto al resto de los seres donde,
ademas, el Dios de la historia seria la misma naturaleza.

Ahora bien, tal como sostienen Ixs autores, existen otros
enfoques, como el propuesto por la bidloga Sylvia Wynter, que
permiten concebir al hombre de otra manera. Para ella, en ese
sentido, el humano es visto como una praxis. Como un hibrido entre
bios y mitos donde ambos aspectos funcionan de manera circular. Es
decir, donde nuestras propias narrativas operan sobre nuestras
biologfas y al revés, reconociendo, con ello, los efectos concretos que
producen tanto las practicas como las narraciones en nuestras
existencias.

Por dltimo, en el andlisis respecto a los discursos de las
ciencias sociales, Ixs autores se ocupan de cuestionar las bases
tedricas de la teoria social moderna en tanto episteme de la
llustracién, heredera del monohumanismo patriarcal, el
racionalismo y dualismo ontolégico. En ese sentido, concentrdandose

139



Reseiias

en su abordaje de las categorias de lo humano, la vida, el
pensamiento y el &mbito de lo sagrado, analizan sus efectos criticos,
buscando, con ello, el paso hacia una episteme postilustrada y hacia
otros modelos civilizatorios y de pensamiento que nos ubiquen mds
alla de los suefios y deseos de la episteme dominante.

Segunda parte: optar

Avanzando con la argumentacién, el libro continda
postulando los cambios sociales como dreas especificas donde ver la
necesidad y eficiencia de la relacionalidad, poniendo en primer
plano ciertas experiencias en las cuales sus deseos colectivos se han
visto materializados. En esa clave, el movimiento por los derechos
civiles en los Estados Unidos y su lucha por acabar con la
supremacia blanca se presenta como un ejemplo claro de activaciéon
politica de la relacionalidad ya que, segtn Ixs autores, este habria
sido, ademds de la btisqueda de una ética alternativa, una lucha
espiritual por nuestra comprension de la realidad al enfrentarse a la
colonizacién ontolégica mds amplia de la modernidad.

Ciertos activismos, por lo tanto, demuestran haber accionado
politicas relacionales aunque, en ciertos casos, no de manera
sostenida. Frente a esta situacion Ixs autores intentan realizar un
nuevo abordaje de esos retrocesos y proponen ciertos “deslices” que
llevarfan tanto a los analistas como a los mismos grupos de
activistas a no percibir su potencial transformador. Entre ellos, en
primer lugar, malinterpretar el objetivo de los movimientos sociales
recayendo en las nociones de fracaso o éxito, entender la diferencia
en términos de una cosmovision dualista, seguir recreando
dualismos entre lo individual y lo colectivo y apegarse a la
necesidad de distinguir entre lo bueno y lo malo. Para ellxs, en
cambio, una relectura de su propio accionar fuera de la
configuraciéon modernista podria ser ttil para reconsiderar esas
experiencias como portales. Como estadios seguidos de iluminacién
y reoscurecimiento que, sin embargo, conducen en la practica y, a
pesar de la complejidad de la tarea, hacia politicas de relacionalidad
que poseen como supuesto la idea de que “la creacién de la realidad
es politica y, por lo tanto, la politica es siempre ontolégica” (149).

140



Reseiias

Tercera parte: rehacer

Para finalizar, en este tercer apartado nos encontramos con
una profundizacién de la nocién de politica relacional a partir de
ciertos principios que la sustentarian —contingencia y localidad,
imprevisibilidad, falta de clasificacién, superacién de la distincién
moderna entre bueno o malo y la invencién del corazén o el espiritu
para alcanzar a conocer y ser de forma relacional— al mismo tiempo
que con la mencién de ciertas précticas concretas que los llevarian
adelante: en primer lugar, el movimiento zapatista en México,
luego, el proyecto de abolicién de las prisiones y, por ultimo, el
activismo espiritual o la justicia sanadora.

El movimiento zapatista dentro de este eje de lectura seria
entonces destacable por ser una politica que operé con una
ontologia y epistemologia distintas. En tanto levantamiento de los
campesinos indigenas que reivindicé su derecho a la propiedad
colectiva de la tierra, las formas indigenas de autogobierno, los
derechos de la mujer y el rechazo a las légicas econémicas y
extractivistas neoliberales, los zapatistas fueron quienes
propusieron una visién de autogobierno basada en una mezcla de
visiones de la vida indigena y de izquierda sosteniendo una
consigna propia relativa al deseo de un mundo donde quepan
muchos mundos.

Por su parte, el proyecto de abolicién de las prisiones iniciado
por Resistencia Critica a finales de la década de 1990, funciona como
una invitacion a explorar qué tipos de puentes necesitamos para
construir estructuras al interior de nosotrxs y nuestras comunidades
para lograr una verdadera liberacién, encarnando, con ello, una
politica relacional. Del mismo modo, segin esta lectura, un
activismo de tipo espiritual es igualmente necesario en la tarea de
repensar las formas de vincularnos con el mundo y Ixs otrxs. En este
sentido, para Ixs autores se vuelve de suma importancia recuperar
el dmbito de la espiritualidad el cual ha sido relegado por el campo
de lo académico o mismo ubicado en el plano de lo new age.

Asimismo, Ixs autores destacan una narrativa prometedora

surgida en Latinoamérica, capaz de embanderar las ideas trabajadas
hasta aqui. Producto de décadas, en el encuentro entre las luchas

141



Reseiias

territoriales y los debates activistas y académicos, la misma se
expresa en una serie de conceptos en disputa tales como
territorialidad, comunalidad, autonomia, pluriversalidad, politica
en lo femenino y reexistencia, demostrando, una vez mds, cémo la
apuesta por un mundo relacional se ubica en un horizonte cercano
y es capaz de verse efectuada.

En sintesis, el texto resefiado resulta ser una lectura de suma
importancia para los tiempos en los cuales vivimos. Una apuesta
por el futuro donde, dirigiéndonos hacia ese lugar, necesitamos del
ejercicio previo de desnaturalizacion de los mitos que nos
conforman para poder elegir nuevas narrativas y formas de estar en
el mundo de manera libre y creativa. Para volvernos disefiadores y
no meros espectadores de las historias que nos contamos y nos
constituyen y, en esa tarea, imaginar y llevar adelante un mundo
relacional mds all4 de la centralidad de lo humano.

Dolores Almudena Defeo

HUSTAK, C. y MEYERS, N. (2023): Impetu Involutivo. Afectos y
conversaciones entre plantas, insectos y cientificos, trad. Sebastian
Puente, Buenos Aires, Cactus, pp. 77.

Una lee este libro con el mismo interés que suscita una
historia de amor que nos atrapa, un chisme profundo, donde
imédgenes, preguntas y resonancias propias aparecen. Somos y
hemos sido en paralelo un poco cada uno de los personajes de la
triada entre planta, insecto y cientifico. Seguramente ocupamos
cada uno de esos roles: la/ el obsesionado y metddico, 1a/el deseada,
la/el que quiere ser deseada, la/el que acepta o rechaza, y la/el
deseante, por inercia o por interés genuino. Siempre en el orden de
lo erético se es mucho mds que dos y encarnamos papeles diversos
e intercambiables.

Al leerlo, las orquideas pasaron a ser por unos dias también
mi fuente de fascinacién y cada vez que miro alguna de ellas por la

142



Reseiias

calle, la socidloga que soy cree conocer algunos de sus secretos
mejor guardados para quien no es cercano a su mundo. Ya no me
pasan desapercibidas. También al leer este libro entendi por qué en
México, donde vivi varios afios, un regalo importante que se le hace
a una persona que se estima mucho es una orquidea. Siempre pensé
que era por ser una planta delicada y costosa, en un pais donde las
casas estdn llenas de plantas y flores, algo que forma parte de su
cultura. Quizds sea asi, pero ahora para mi ese obsequio tiene una
profundidad mayor.

En otras palabras, saber qué le pasaba a Charles Darwin con
las orquideas, cudles afectos y conversaciones aparecian, nos da
ganas de conocer mds y también nos refleja nuestro propio erotismo
y amor.

Una de las primeras ideas que el libro se propone desmontar
es aquella vinculada al hecho de que las orquideas atraen a los
machos de las abejas y no les reintegran nada a cambio.
Problematizan las autoras respecto a la idea de que la abeja macho:
“Intenta copular con ella [la planta] y, sin darse cuenta, se encuentra
asumiendo la tarea del transporte del polen, sin contrapartida” (23).
Una frase que podria ser interpretada desde una victima masculina
ante los encantos de una cruel fémina. Una abeja macho que
simplemente provee y que, aunque pagé la cita, no recibié ni
minimamente nada “a cambio”. “La abeja timada”, podriamos
denominar a este tango.

Para los neodarwinianos, segiin Hustak y Myers, esto es
interpretado como una simple relacién de poder y por qué no de
manipulacién. Una idea de erotismo cldsico y un poco anticuada
donde el varén propone y la mujer dispone. La bella (la flor) elige o
no aceptar a ese varén (insecto) que corteja. Un "encuentro
asimétrico” (25) serfa para los neodarwinianos, segtin el andlisis de
las autoras. Pero frente a este escenario, Hustak y Myers
argumentan algo distinto, se corren de lo obvio, de la forma de
investigar que busca causas y efectos y miran otras temporalidades
y sentidos. La pelicula pasa de blanco y negro y se llena de color. Y
en esas nuevas pinceladas aparece el orden de lo erético, que de
orden no tiene nada y nos habla mds bien de un reino de lo

143



Reseiias

mundano, poco trascendental para los discursos cientificos
anclados solo en una supuesta racionalidad didfana.

En esa vinculacién entre el insecto y la planta se observa la
nocién de coqueteria del socidlogo vitalista Georg Simmel (2003): “un
quizds que se da en el juego de aceptar y rechazar”. En ese plano de
las incertezas se configuran las ansiedades, dudas y las ataduras del
erotismo, que en este caso dan lugar a la relacién entre las plantas,
el insecto y el cientifico. Lo que sobrevuela es un interés reciproco,
"buscan activamente ser afectadxs". Y aqui resulta rica la nocién de
vinculaciones afectivas de Norbert Elias (1999), la cual remite a que
necesitamos de Ixs otrxs para la satisfaccion o insatisfaccién propia.
Es decir, el término vinculacién afectiva habla de un nosotrxs frente
al iconico mundo del yo, sobresaliente en la fase del capitalismo
actual.

Las autoras se valen del feminismo materialista para
examinar la afectacién y la agencia. Las plantas se comunican a
partir de la volatilidad, pensada como una forma de vocalidad. De
aqui la importancia de los estudios del giro afectivo y el feminismo,
como teorias generales y lentes para pensar distintos fenémenos y
no solo aquellos concernientes al género. En este libro sobre plantas,
insectos y humanos podemos reactualizar la importancia de estas
teorfas. No es solo un tema de las ciencias humanas y sociales; la
ecologia también es interpelada por estos discursos.

Dice David Lapoujade (2022, 21) que unx no existe por sf
mismx: "toda existencia tiene necesidad de intensificadores para
acrecentar su realidad. Un ser no puede conquistar el derecho de
existir sin el auxilio de otro, al que hace existir". Y en ese (co)existir
sobresalen tensiones, engafios, incertezas y verdades. En cada una
de estas figuras podemos pensar que se establecen lazos, se generan
sentires, acciones y reacciones, y en el caso de los humanos neurosis
variopintas.

Las autoras proponen como apuesta politica y cientifica: lo
involutivo. Tensionan absolutamente lo que piensa cualquier
persona cuando se nombra a Darwin: “evoluciéon”. Hacen una
relectura total de este ser sagrado y lo vuelven profano, tanto como
es el mundo de los amantes y de lo erético. Lo colocan muy lejos de

144



Reseiias

las certezas, del método y de la sistematicidad. Hustak y Myers
formulan una ecologia afectiva moldeada por el placer, el juego y las
proposiciones experimentales. Y esto me invita a la pregunta sobre
lo erético afectivo hoy, mds alld del reino biolégico: ;qué nos
resuena mds al hablar del erotismo desde nuestro fuero interno: la
l6gica de "que sume", 1o higiénico y staper conceptualizado respecto
a lo que nos sucede, o el barro de lo incierto, lo fugaz y contingente
de lo erético? ;En el erotismo prevalece el empoderamiento o lo
difuso e incoherente del encuentro con otrxs? No quiero
antropomorfizar de manera vaga, sino mds bien apuntar, como
hacen las autoras, hacia las resonancias del orden erético en las
confederaciones humanas y no humanas. Frente a una lectura del andros,
racional e instrumental, ellas nos ofrecen ver otra cosa: una
epistemologia feminista e interdisciplinaria que abre mds que
cerrar, que no nos brinda soluciones, sino que nos invita a
sumergirnos en el mundo total y por momentos incomprensible de
lo erético. Nos convocan a un ejercicio que ya parece casi imposible
en el mundo de la Inteligencia Artificial: reflexionar desde lo
pulsional. Algo que en si mismo pareceria antitético.

La pégina 28 del libro se vuelve teatral, nos sumerge en esta
historia de amor entre humano, planta e insecto a partir de una
escena que dispara la imaginacioén de quien lee y la llena de colores,
muebles y hasta de temperaturas. La escena muestra a Darwin como
el mds humano de los cientificos, sentdndose en su casa en las
afueras de Londres, quizds recién despierto, seguramente tomando
un té, y yendo antes que nada a ver lo que lo fascina: las orquideas.
Imagino que hace frio y, como quien estd enamoradx de su
objeto/sujeto de estudio, como sabemos todxs quienes
investigamos, se sienta y documenta los detalles sutiles de la
anatomia de insectos y orquideas. Sin embargo, en vez de solo
mirar, él juega con ellxs, se mete e interacttia. Da cuenta de lo obvio,
que la ciencia no es objetiva y la subjetividad tiene un papel
preponderante en nuestras elecciones y formas investigativas.

Darwin intervenia y jugaba con las orquideas e insectos para
asumir roles de polinizador y polinizado. Materialmente sucede
algo: hay polinizacién pero no de manera meramente mecdnica.
Esto también nos habla sobre algo que introduje antes, de que lo

145



Reseiias

erético y el amor son, como dice Maximiliano Marentes (2020):
“mucho mds que dos”; hay condiciones externas, recuerdos,
fantasias, traumas, asi como otros actores y actantes, redes y terceros
que participan para, en este caso, el encuentro de a dos. Pero Darwin
no solo influye desde afuera, sino que son tres. En ese tres se abre el
mundo a la confederacién de humanos y no humanos. Hay
comunicacién entre lo que Darwin les genera y lo que la orquidea y
el insecto le generan a él.

Si bien la relacién entre Darwin y las orquideas resulta mds
evidente en el texto, me interesa brevemente hacer énfasis qué
sucedia entre Darwin y los insectos. Las autoras mencionan, al
pasar: "Darwin qued¢ atrapado, junto con los insectos, en la érbita
de plantas seductoras’. Mds que ir a las plantas, me interesa
reflexionar sobre estas “masculinidades humanas y no humanas”
operando en un mismo sistema de rol: intervenir y buscar la
aceptacién. Seguramente debia haber risas y complicidades ante las
coincidencias, pero también frustraciones y celos ante lo que no
sucedia, entre la planta y €l, entre los tres pero también entre ellos
dos. ;Cémo se identificarfa y qué le disputarfa Darwin a esa otra
masculinidad no humana?

Otro punto en el que me quiero detener es en las
discrepancias que tienen, a mi parecer, Hustak y Myers con el
propio feminismo. El movimiento de las autoras es doble. El
primero ya lo he ido desarrollando. A partir de su analisis, le
disputan saber y, por ende, poder, a las miradas hegemodnicas
respecto a Darwin dentro de la biologia y la ecologia. Estas son mds
cercanas a una idea androcéntrica de la ciencia, a la que no le
interesa pensar la clave afectiva y donde la agencia que los
neodarwinistas le otorgan a las plantas, es meramente “tanguera”,
es decir, en este caso quizds, un poco miségina.

Pero lo que llama mds mi atencion es su segundo movimiento
tedrico, a partir de la discusién que esgrimen, como comentaba
parrafos atrds, con el propio feminismo. Contra aquellos enfoques
feministas que podriamos llamar victimistas. La propuesta de
Hustak y Myers frente a estos es, en cambio, sobre el deseo
incémodo y la fluidez. La mirada victimista postula dentro del reino

146



Reseiias

biolégico la actividad animal del insecto frente a la pasividad de la
planta. Ellas se corren de estas lecturas direccionadas del placer y
vuelven a mostrar la afectacién reciproca aun en aquello que parece
inerte.

Asimismo, para discutir con una mirada de un feminismo
que podria ser mds victimista, las autoras muestran la intervencién
de un varén que, mds que solo imponerle una forma humana a la
planta, embarca su cuerpo en las siluetas particulares de estas flores.
Pero como en todo erotismo, si bien hay sinergia y ternura, también
ellas nos hablan de tensiones, de prdcticas violentas y que
restablecen jerarquias, seguramente en este caso de la biisqueda de
dominio humana sobre lo biolégico, tanto hacia el insecto como
hacia la flor. El orden de lo erético se moldea difusamente, siempre
de forma contradictoria, en una tensién entre amor y violencias,
silencios y palabras, juegos, placeres y dolores que llevan a una
afectacion reciproca, con o sin intencionalidad claras. Esto no seria
otra cosa que la nocién de sociabilidad de Simmel (2003), en este
caso entre mundos humanos y no humanos.

A partir del tratado de Darwin, "Sobre los diversos artilugios
mediante los cuales las orquideas son fecundadas por los insectos",
las autoras proponen un hito fundacional de su ecologfa afectiva. En
su texto dan lugar al cuerpo interviniente, al cuerpo sintiente, al
impetu del enredo, a la danza de la (des)unién entre corporalidades,
cosas, seres y entes. Hustak y Myers dan cuenta de que lo pasivo y
lo activo no existen de manera fija, mds bien se suceden de forma
intercambiable y fluida, como dos cuerpos que bailan o marcan un
compads, siempre con tropiezos. Este es un texto de lo interespecifico
pero también de la interdisciplinariedad que invita, desde todas sus
aristas, a profanar lo sagrado de una ciencia en maytsculas y poner
la lupa en los tirones que nos genera le otrx, cualquiera sea.

No obstante, si bien este libro nos habla de esa afectacion
reciproca, también retoma la agencia y la singularidad de las partes
que intervienen, tal como lo hace el psicoandlisis en su terapéutica.
Nos habla de comunicacién y vinculacién, pero también de
diferenciaciones y elecciones. Pese a que no podemos evitar la

147



Reseiias

confederacién entre humanos y no humanos, tampoco podemos
escapar de lo singular.

Por altimo, no pretendo extrapolar la psique a la planta —eso
seria llevar y traer conceptos sin recaudo de una disciplina a otra,
una total antropomorfizacién sin mediaciones—; simplemente me
valgo de esta idea del psicoandlisis para pensar en los distintos
niveles de andlisis del libro: lo relacional y lo singular de y entre
humano, insecto y planta. Dicen las autoras en la pagina 75: "Las
plantas son generadoras de diferencia, permanentemente llevan
adelante experimentos para improvisar nuevas maneras de
articularse, para registrar nuevos tipos de diferencia en el mundo, y
para inventar nuevas maneras de hacer diferencia en el mundo". Se
articula de manera transitoria, asimétrica y tensionada. Mds que de
determinismo, este escrito nos habla de préctica y existencia en ese
hacer.

Impetu involutivo. Afectos y conversaciones entre plantas, insectos
y cientificos es un libro sobre la vitalidad, conectado con lo material,
lo imposible de la perfeccién en términos apolineos. Al contrario de
la perfeccién, nos muestra la belleza del gris jaspeado, nocién que
retomo de la sociéloga boliviana Rivera Cusicanqui (2018). Para la
autora, ese gris, si se lo mira de cerca, es la combinacién de negros
y blancos. Por allf, en la contradiccién, la unién y el conflicto,
transcurre mds bien la vida. El texto es un compendio de
habilidades, afectos, enredos, rupturas y sinergias, lleno de
creatividad y curiosidad.

Mariana Palumbo

PARENTE, D. (2024): Como hacer cosas sin palabras. Una filosofia
materialista de la técnic, Adrogué, La Cebra, pp 242.

Coémo hacer cosas sin palabras se propone, desde su
introduccién, como una entrevista con los artefactos impulsada por
un desencanto generalizado hacia los términos consagrados por la
filosoffa de la técnica. Prestando especial atencién a las relaciones
interobjetivas, Parente ensaya un desplazamiento respecto del eje

148



Reseiias

de una tradicién filoséfica que, a lo largo del siglo XX, relegé la
materialidad al rol de soporte o instrumento. El libro no trata
unicamente de interrogar a los objetos de museo ni a los artefactos
privilegiados por la historia de la filosofia de la técnica. En su lugar,
formula una pregunta contrahegemonica, casi bastarda, que
extiende el campo hacia aquellos materiales minorizados,
materiales que el pensamiento antropocéntrico suele dejar fuera de
campo: cacharros, tecnologias rotas, usos no intencionales o
desviados.

En sintonfa con trabajos como Atlas de la IA (Crawford, 2022),
Cémo hacer cosas sin palabras contintia una linea critica que cuestiona
las narrativas desmaterializadas de lo técnico, sefialando el
borramiento de las condiciones materiales que hacen posible el
“milagro” de la inteligencia artificial. En este este sentido, el libro
arrastra al centro aquello que histéricamente habité la periferia y
subvierte las jerarquias que oponen el sujeto al objeto, lo humano a
lo no humano, lo funcional a lo desviado, lo ttil a lo residual. Esta
operacién se sostiene en una filosofia de la cultura material
entendida como red de hibridaciones entre humanos y ambientes,
asumiendo la tesis posthumanista del continuum naturaleza-
cultura-técnica. Asi, Parente lleva a cabo un movimiento de
desterritorializacion que busca rematerializar los escenarios
artificiales, reconfigurar las relaciones interobjetivas, ecologizar la
pregunta por el mundo artificial y reconocer la dimensién extra-
social e inmanente de los artefactos técnicos.

El libro comienza por remarcar que la unidad de anélisis que
se sostendra a lo largo de la argumentacién no es atomista sino
relacional. En el primer capitulo, “La filosofia de la cultura material
y la hibridacién entre humanos y ambientes” se presenta la nocién
de hibridacién entendida en términos de contaminacién. Esta no
remite a una fusién armoniosa ni a una mera superposicién de
elementos, sino a una interaccién histéricamente recurrente entre
componentes heterogéneos que, al entrar en contacto, se afectan y
transforman mutuamente. Asi, la hibridacién implica no solo que
los objetos se contaminan de agencia al inscribirse en précticas
humanas, sino también que los humanos se contaminan de agencia
al habitar una cultura material. Se trata, entonces, de una relacién

149



Reseiias

de co-constitucién, donde las formas agenciales mds bdsicas se
entrelazan con los entornos que construimos y que, al mismo
tiempo, nos configuran. En este marco, la agencia ya no puede
pensarse como una propiedad exclusiva de los sujetos, sino como el
resultado de una red dindmica de acoplamientos entre cuerpos,
materiales, infraestructuras y sistemas técnicos. Reflexionar desde
la nocién de hibridacién implica también rechazar tanto el
determinismo tecnolégico como el instrumentalismo, dos
perspectivas que presuponen relaciones unidireccionales entre lo
técnico y lo social. Frente a esa oposicién, el libro insiste en que los
complejos entrelazamientos entre agentes humanos y no humanos
imposibilitan trazar una frontera nitida entre lo puramente social y
lo puramente técnico. Retomando la nocién de intra-accion de Barad
(Barad, 2003), el autor busca enfatizar que una filosofia materialista
de la cultura material no puede limitarse a replicar las preguntas
tradicionales del campo, sino que debe enmarcarse en una reflexién
mas abarcativa sobre la hibridacion, entendida como una trama de
acoplamientos particulares entre humanos y ambientes, donde
convergen objetos materiales, pricticas y habilidades. En esta clave,
y en sintonia con los desarrollos de los nuevos materialismos, se
trata de repensar una serie de problemas cldsicos y contempordneos
desde un nuevo repertorio conceptual, sostenido en la premisa
bdsica de que no hay cultura inmaterial: toda prdctica cultural se
ancla, se media o se reproduce en y a través de formas concretas de
materialidad.

Entre los principales adversarios tedricos sefialados por el
autor se encuentra el textualismo, un enfoque que sittia el andlisis
de los artefactos en el plano puramente semidtico o discursivo y
simultdneamente sostiene la primacia del sujeto cognoscente, relega
lo material al rol de soporte funcional y consolida una distincién
tajante entre lo mental y lo material. En contraposicién, Parente
reivindica una filosofia de la cultura material que busca restituir la
agencia no discursiva de los objetos y rematerializar los procesos de
interaccién que constituyen nuestras practicas cotidianas. Con el fin
de subrayar la relevancia de este giro, el segundo capitulo se detiene
en una serie de aporias del textualismo y, mds ampliamente, de
cierta tradicion de la ciencia cognitiva que parte de una metafisica
representacionalista centrada en la mente humana y los estados

150



Reseiias

mentales intencionales como punto de partida explicativo. Contra
este marco, Parente argumenta que los artefactos no pueden
reducirse a productos de la intencién humana ni a extensiones del
pensamiento: su agencia es co-constitutiva y se manifiesta en
précticas donde los objetos no solo responden a un disefio previsto,
sino que desbordan sus funciones asignadas, exceden el uso
prescripto y participan activamente en las configuraciones
materiales que los integran. El argumento central rechaza la idea de
que exista una relacién privilegiada, como la de uso o disefio, que
defina lo artefactual de forma estable, ya que dicha presuposicion
arrastra sesgos antropocéntricos que desconocen la multiplicidad,
heterogeneidad y ambigiiedad de las relaciones entre humanos y
objetos. En este sentido, una filosofia materialista de la cultura
material no puede obviar que “efectivamente los artefactos y las
habilidades necesarias para fabricarlos y ponerlos en uso en
préacticas adecuadas se desarrollan al unisono” (75). La agencia, por
lo tanto, no es exclusivamente humana: se distribuye en relaciones
multiples, afectivas y enmarafiadas, donde todo objeto técnico
deviene una superficie pasible de desobediencia, desvio o
reapropiacion. Este enfoque anticipa conceptos que el autor
desarrollard en los capitulos siguientes, como la relaciéon entre
funcién y uso, entre uso y consumo, la dimensién afectiva y
temporal de la materialidad, y una nocién de performance centrada
no en lo que los objetos significan, sino en lo que hacen dentro de
redes materiales y situadas.

En el tercer capitulo se formula quizd la apuesta mas fuerte
del libro: la ecologizaciéon por la pregunta de la técnica. Sélo
mediante este giro se vuelve posible una filosofia materialista de la
cultura material; un enfoque no antropocentrado, capaz de pensar
la agencia mds alld del sujeto humano y de atender a la densidad de
las relaciones interobjetivas que configuran nuestras précticas. Esta
propuesta se despliega en tres claves: el paisaje de tareas, la
codependencia entre objetos y los ecosistemas artificiales. En primer
lugar, el concepto de taskscape o paisaje de tareas, retomado de
Ingold (Ingold, 1993), permite comprender la co-constitucién entre
agentes y artefactos en el marco de entramados dindmicos de
actividad: cada tarea adquiere sentido en funcién de su posicion
dentro de un conjunto de acciones entrelazadas, marcado por la

151



Reseiias

interactividad y la resonancia mutua. En segundo lugar, la
ecologizaciéon insiste en la codependencia entre objetos,
desplazando la mirada desde funciones predefinidas por un agente
humano hacia las marafias (entanglements) de relaciones
interobjetivas que anteceden y condicionan la emergencia de
propositos técnicos. Esta perspectiva se apoya en la nocién de
meshwork, también propuesta por Ingold, que subraya la
relacionalidad constitutiva de todas las entidades: “un objeto
deviene tal o cual objeto cuando se pone en movimiento y cuando
se relaciona con determinados flujos de actividad y con las otras
cosas del ambiente, que incluye por supuesto a los humanos” (107).
En tercer lugar, se plantea la necesidad de pensar los artefactos
como parte de ecosistemas artificiales, donde su eficacia no se
explica por una funcionalidad aislada sino por su inscripcién en
entornos materiales complejos. En este marco, la nociéon de
affordance es central para comprender los modos en que los objetos,
en tanto configuraciones situadas, sugieren o habilitan
posibilidades de accién encarnadas, ajustadas a la escala corporal
del agente y a su campo perceptivo.

Una segunda apuesta fuerte del capitulo 3 se vincula con el
modo en que la ecologizaciéon permite repensar la funcién
estabilizadora de ciertos artefactos en virtud de su relativa robustez
material. Es decir, pensar los artefactos no como instrumentos sino
como nudos de articulacién que direccionan la accién y permiten
percibir determinadas affordances en determinado entorno. En este
sentido, la cultura material opera como soporte activo: sedimenta
précticas anteriores y al mismo tiempo estabiliza nuevas formas de
ser y hacer. Esta perspectiva introduce una politica de la técnica que
reconoce la circularidad entre artefactos y practicas, y desplaza el
foco desde la intencién de disefio hacia la dindmica misma de los
entornos hibridos en los que operan. De alli la fuerza de la
afirmacion que da titulo al libro: “El disefio técnico es precisamente
un modo concreto de hacer politica con y a través de cosas materiales.
Se puede hacer cosas sin palabras y la cultura material es el mejor
ejemplo de esa performatividad silenciosa no lingtifstica” (136). Esta
tesis implica una inversién radical del esquema textualista: la
intencién del disefio no es el punto de partida de lo técnico, sino un
posible efecto de los modos concretos de operar en redes materiales.

152



Reseiias

Los objetos no solo portan funciones: hacen cosas sin necesidad de
instrucciones explicitas o mediaciones discursivas.

La inversion del esquema textualista tiene fuertes
implicancias politicas, ya no en virtud de los valores acarreados por
el disefio, sino de su impacto efectivo en la cultura material. Desde
esta perspectiva, el enfoque materialista del libro apuesta por
visibilizar aquellas infraestructuras que, aunque no tienen la
apariencia de objeto, configuran redes que sostienen
silenciosamente  nuestras  practicas. Aunque el debate
contemporaneo sobre la inteligencia artificial se concentra en los
sesgos algoritmicos, suele desestimarse el peso de los sesgos
materiales, lo que vuelve urgente visibilizar las infraestructuras
como operacion de desminorizacién. Sélo asi el debate politico
puede estar a la altura de las exigencias materiales que plantea el
presente técnico. En una época marcada por la multiplicacién y la
hiperespecializaciéon de los artefactos técnicos, el proceso de
expansion del ambiente artificial intensifica la cajanegrizacion:
cuanto mds complejos y especificos se vuelven los dispositivos, mds
opacas resultan sus condiciones materiales de acceso, intervencién
y comprension. Sin una filosofia materialista de la cultura material
que acompafie criticamente esta proliferacién, lo técnico corre el
riesgo de volverse politicamente ilegible. Visibilizar estas
infraestructuras equivale a des-cajanegrizar (unblackboxing) los
sistemas materiales, desafiando el monopolio interpretativo de
expertos, corporaciones o instituciones estatales. Esta operacion
adquiere una urgencia particular en el contexto del auge de la
inteligencia artificial, donde la falta de transparencia vy
explicabilidad de muchos modelos, especialmente aquellos basados
en deep learning, refuerza la opacidad técnica y el cierre politico de
las decisiones algoritmicas. Asi, seguir los materiales en el cauce
vivo de las précticas, y desestabilizar la caja negra de los
dispositivos, es también una forma de disputar las condiciones bajo
las cuales ciertos actores pueden intervenir, decidir y reconfigurar
los modos de hacer mundo.

Retomando la distincién de Simondon entre tecnicidad

genuina 'y sobrehistoricidad, el capitulo 4 introduce una clave
conceptual que permite repensar la performatividad técnica mds

153



Reseiias

alld de la funcién asignada. Mientras la sobrehistoricidad remite a
los significados sedimentados en los usos y valores sociales de un
artefacto, la tecnicidad alude a su modo especifico de operar dentro
de una red material dada. Esta diferencia habilita una comprensién
mads fina de la accién técnica como aquello que excede lo semdntico,
y que se despliega en el plano del funcionamiento concreto. En
continuidad con este planteo, el libro concluye con una reflexién
sobre la agencia material, nocién que acttia como hilo conductor de
toda la propuesta tedrica. A lo largo del dltimo capitulo se trazan
los aportes y limitaciones de diversos enfoques contempordneos
sobre la agencia de los objetos. Tras considerar las perspectivas de
autores como Latour, Ingold y Malafouris, Parente subraya la
necesidad de pensar una forma de agencia que no resida en
propiedades intrinsecas sino que emerja del entrelazamiento
material que configura las ecologias artificiales. En este marco, la
agencia ya no es exclusivamente humana ni puramente técnica, sino
co-constitutiva: se activa en redes complejas donde convergen
estructuras materiales, practicas estandarizadas, destrezas
incorporadas y sistemas simbdlicos. Tal como sostiene el autor, “no
hay agencia que no se encuentre andamiada en algtin aspecto de la
cultura material, no hay agencia sin entrelazamiento material”
(221). Esta perspectiva permite comprender el potencial de cada
entidad artificial no como una propiedad autocontenida, sino como
una potencia relacional que depende del funcionamiento de un
ecosistema artificial previo. La agencia, entendida en este sentido,
estd siempre andamiada: se expresa en el interior de nichos
complejos formados por artefactos, saberes operativos, instituciones
y flujos afectivos que condicionan tanto las posibilidades de accién
humana como el despliegue técnico. Se trata, en definitiva, de una
agencia distribuida, situada y relacional, coherente con una filosofia
materialista de la cultura material.

En definitiva, Cémo hacer cosas sin palabras no busca clausurar
los debates que atraviesa, sino abrir nuevos caminos de indagacion.
El libro se presenta como una invitacién a detenerse en los pliegues,
a no conformarse con el escenario principal, sino a transitar los
caminos polvorientos del backstage técnico. Una invitacién a no
clausurar el problema de la técnica, sino a espesarlo, abrirlo,
ecologizarlo. Su gesto no es el de la conclusién, sino el del rodeo

154



Reseiias

critico: insistir en las mediaciones materiales, reconocer el espesor
técnico de nuestras précticas, desarmar las dicotomias que durante
siglos rigieron el pensamiento moderno. Con una curiosidad que se
extiende a lo torpe, sucio y fallido, Parente ubica en el centro lo
oculto tras la escena principal: andamios, cables y paredes de
hormigén; materiales sin prestigio que constituyen el backstage
material de los artefactos celebrados. Materiales enmaranados,
infraestructuras que no exhiben la apariencia de objeto sino de red.
El libro invita no solo a mirar mdas de cerca el ordenador de datos,
sino a atender también al entramado de concreto, polvo y metal que
hacen posible el cuarto que lo contiene. Al desplegar una filosofia
materialista de la cultura material que combina precisién
conceptual y sensibilidad politica, Parente consigue reponer las
condiciones invisibilizadas de lo técnico y renovar, desde un lugar
menor, lo que los artefactos hacen y cémo configuran, junto a
nosotros, modos de hacer sin mediacion discursiva.

Mia Cohen

155



	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco



