
Reseñas 

Boumediene, S. (2024): La colonización del saber. Una historia de 
las plantas medicinales del “Nuevo Mundo” (1492-1750), trad.
Thara Corredor, Cristina Moreno, Ángela Urrea, Buenos Aires, 
Tinta Limón, pp. 455. 

A través de varias historias, compuestas con los testimonios 
hallados en diversos archivos e investigaciones históricas, 
Boumediene presenta los encuentros, intercambios, 
comunicaciones, silencios y secretos alrededor de los usos de las 
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. En este libro que “trata 
de la historia de la Era Moderna” (33), las plantas son las 
protagonistas. El uso de sus poderes amplía la noción de lo 
medicinal a conceptos que podrían considerarse antónimos como 
“venenos, abortivos, pócimas de amor o psicotrópicos” (38). A 
través de estas propiedades, y los vínculos que propiciaron, las 
plantas son entidades clave en las relaciones asimétricas de poder 
que configuraron los procesos de colonización y de la Modernidad  

Las preguntas que Boumediene va planteando impactan por 
su agudeza. Con ellas evidencia otra forma de ver las medicinas, 
esas sustancias que nos son tan familiares, cuya presentación poco 
recuerda a las plantas de las que provienen y en nada alude a las 
historias de colonización que han hecho posible su existencia bajo 
esa forma aséptica. Esos extractos botánicos que hoy tomamos con 
tranquilidad para tratar una enfermedad o un síntoma están 
cargados de una densa historia. Una que puso a prueba el saber 
médico europeo predominante en el siglo XV; que exigió la 
experimentación sobre los cuerpos de expedicionarios, indígenas y 
enfermos; que está vinculada al refinamiento de las estrategias de 
pacificación tras la conquista, como la implementación de la 
encuesta; que está atravesada por el silencio y el secreto que 
mantuvieron indígenas, esclavos, mulatas y mestizas sobre las 
plantas medicinales. Esta es una historia que se vuelve más rica en 
la medida en que fragmenta el relato llano y progresivo que suelen 
contar los vencedores. 

En el transcurso de esta investigación el autor va presentando 
esas preguntas que le acompañaron. Al imaginar, por ejemplo, a 
Cristóbal Colón y sus acompañantes explorando la isla la Española, 

130



Reseñas 

indaga: “¿[c]ómo hablar de un mundo que nunca se ha recorrido?” 
(75). La respuesta la desentraña de los testimonios de los hombres 
que llegaron a un continente muy distinto de aquel que esperaban 
encontrar. Puesto que creen haber atracado en algún territorio 
asiático, su primera forma de leer ese mundo es a partir de lo que 
conocen y esperan hallar. Sin embargo, lo extraño se impone: pocas 
plantas se asemejan a aquellas que anhelaban llevarse de Asia y las 
prácticas rituales de los indígenas les son más ajenas aún. La 
desconfianza es una compañera permanente entre los colonizadores 
que requieren medicinas para tratar sus enfermedades y 
“mercancías” para comerciar. De este modo, la necesidad les obliga 
a enfrentarse con frecuencia a una cuestión: “¿[q]ué están 
dispuestos a tragar? No hay pregunta más política que ésta” (26). 

La colonización del saber está compuesto por tres libros, cada 
uno de los cuales contiene tres capítulos. Al inicio de cada libro el 
autor introduce el tema y el recorrido que va a realizar en los 
capítulos que siguen mediante una nota. Propone, también, entre 
los libros pausas en las que invita a sus lectorxs a prestar atención a 
la composición de las imágenes que fueron diseñadas para los 
frontispicios de algunas publicaciones que estuvieron vinculadas 
con la colonización. El análisis simbólico de estas imágenes es uno 
que potencia la lectura de esas diversas formas de “colonización del 
saber” que tuvieron lugar desde la llegada de los españoles al 
"Nuevo Mundo”. A modo de cierre, ofrece un capítulo en el que 
presenta sus conclusiones y un posfacio, en el que establece una 
analogía entre la colonización del saber y aquel encuentro que tuvo 
Ulises con la diosa Circe, en el cual intervino el dios Hermes.  

Libro I. Un nuevo mundo medicinal 

Boumediene nos permite comprender que el “Nuevo 
Mundo”, en un inicio confundido con Asia, es abordado como un 
sucedáneo de este último. Las plantas medicinales y especias de 
Asia y África son las más apreciadas por los europeos. Sin embargo, 
su alto costo y los riesgos asociados a su comercio (como la 
adulteración), hacen de las plantas medicinales de América una 
segunda opción aceptable. Fuera por las necesidades de la conquista 
o por casualidad, los españoles hacen uso de las medicinas de los 

131



Reseñas 

“indios”. Como afirma el autor, a partir de esas necesidades que van 
surgiendo los europeos transforman y adaptan los métodos 
utilizados para darle continuidad a la conquista. Después del uso 
de las armas, la encuesta es uno de los principales instrumentos que 
implementan tanto para “la conquista de los conocimientos” (53) 
como para la “pacificación”: el establecimiento del gobierno a 
distancia. 

El acceso a las plantas medicinales y sus usos es una 
necesidad militar de primer orden, y no sólo para España. De este 
modo, la pregunta se erige como una de las principales estrategias 
que españoles y otros europeos establecen para acceder al 
conocimiento de ellas. En la encuesta se reúnen la dimensión 
política y erudita de la colonización. La manera en que se realiza la 
pregunta establece un modo de pensar, una forma de evangelizar y 
censurar; qué y cómo se pregunta es un asunto clave para la 
Inquisición y para los botánicos. Sin embargo, quienes inquieren 
pronto se dan cuenta de que no se pueden fiar por completo de las 
respuestas de los indígenas. Así, ese conocimiento sobre el uso 
medicinal de las plantas debe pasar por sus cuerpos y los de otros 
que puedan utilizar. De esta manera, hospitales y Colegios se 
convierten en centros para examinar las propiedades de las plantas. 
La información obtenida de los indígenas, a la fuerza o de manera 
voluntaria, y las pruebas realizadas en los “cuerpos viles” son las 
que posibilitan la escritura de los primeros documentos sobre las 
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. Publicaciones que 
presentan “la primera experiencia colonial de la época moderna” 
(151). 

¿Cómo apropiarse de un mundo? Imponer el dominio sobre 
éste, expropiar su conocimiento y erradicar los modos de percibirlo 
y vivir en él. En la conquista de estos saberes, el conocimiento que 
tenían las comunidades indígenas sobre los usos de las plantas es 
cuestionado a la luz del saber médico europeo y el cristianismo. De 
esta manera, las plantas son transportadas de manera fragmentada. 
Separadas de sus ecosistemas y del saber indígena se convierten en 
mercancías: son medicinas o curiosidades. Aun así, el silencio es 
ejercido por los indígenas como una forma de resistencia a esa 
apropiación ejercida por los europeos.  

132



Reseñas 

Libro II. El oro amargo de las Indias. 

La quina, junto con el guayacán, es unas de las principales 
plantas medicinales de las Indias que es comercializada en Europa 
después de la conquista. No existe certeza sobre cómo y cuándo 
llegó a Europa y circulan dos versiones de la historia sobre cómo los 
europeos se enteraron de sus propiedades medicinales: en ambas 
son los indígenas los que sabían de su uso para tratar las fiebres. 
Aunque las historias sobre este hallazgo divergen, su ingreso al 
Viejo Mundo como febrífugo está vinculado a los proyectos de 
explotación del oro en Ecuador, a los jesuitas y a las necesidades 
militares de los imperios europeos. La economía alrededor de la 
quina se complejiza por una multiplicidad de factores que 
Boumediene va relatando a través de diversos testimonios. 

Las fiebres intermitentes afectan desde los más pobres hasta 
las familias reales en Europa, pasando por los soldados, que son 
fundamentales en los proyectos de conquista y, con frecuencia, se 
ven diezmados por la “realidad omnipresente” (183) de la malaria –
aún no identificada en esa época–. Una vez se ha probado la eficacia 
de la quina para tratar las fiebres en los “cuerpos viles”, la alta 
demanda de la corteza incrementa su valor y esto, a su vez, influye 
en la sobreexplotación del árbol y en su adulteración. A esto se suma 
que el desconocimiento del árbol dificulta la evaluación de la 
calidad de la mercancía del otro lado del océano. 

En cuestión de unas décadas, desde que la quina empezó a 
ser comercializada, surgen disputas entre médicos y boticarios que 
defienden y rebaten su uso medicinal. En un momento en que la 
corteza del árbol se encuentra desacreditada, el inglés Richard 
Talbor ha desarrollado una fórmula para suministrarla como 
tratamiento de las fiebres intermitentes ocultando su característico 
sabor amargo. Un golpe de suerte le permite demostrar la eficacia 
de su brebaje al sanar a varios soldados ingleses. Esta noticia llega 
hasta Carlos II de España y así inicia su “gira por las cortes 
europeas” (214). Por unas décadas logra guardar en secreto su 
fórmula, hasta que se la vende a Luis XIV. Una vez revelado el 
secreto, el interés de Francia, Inglaterra, España, y otros reinos, está 

133



Reseñas 

puesto en acceder a un conocimiento más preciso de este árbol y a 
la planta misma.  

Sobre la quina opera un ejercicio de pensamiento que la 
abstrae de los vínculos que se tejen en los bosques donde es 
recolectada: “el quino se arraiga en el pensamiento médico del siglo 
XVII como un árbol sin figura, una mercancía sin identidad 
botánica” (188). La historia de la quina como medicina y mercancía 
está llena de tropiezos. Se encuentra en medio de la transformación 
de la medicina, de la botánica, de las primeras formas de políticas 
de salud pública en Europa y de los proyectos imperialistas. 
Acceder al conocimiento y control de ella fue fundamental para la 
Modernidad y la colonización. Desde la mirada europea la quina no 
es un árbol, sino “su parte más útil: la corteza” (188). Para 
Boumediene es evidente el distanciamiento que tienen los europeos 
con esta planta, que también incluye a quienes ordenan su 
recolección en los reinos de Perú y la Nueva Granada. Sobre ella se 
extiende una mirada a partir de la cual “se empiezan a fijar las 
normas del viaje científico, [...] y se elabora una nueva manera de 
concebir a la naturaleza y la propiedad” (276). Adicionalmente, el 
estanco sobre la quina, impuesto por la Corona española, es “el 
punto de partida de una operación de prospección de la naturaleza 
americana que se prolongó hasta las guerras de independencia” 
(276) 

Libro III. Rupturas de comunicación. 

En este tercer libro, Boumediene presta atención a los 
silencios, prácticas secretas, censuras y prohibiciones que formaron 
parte de la apropiación de las plantas medicinales por parte de los 
europeos. A través de las historias que el autor presenta es posible 
imaginar el choque de mundos que produjo la conquista y la 
colonización. Si bien existen diferencias entre las cosmovisiones 
amerindias, ellas comparten ciertas concepciones, como es el 
vínculo entre las plantas y las entidades invisibles, que en ocasiones 
son deidades. Erradicar los rituales que los indígenas tienen con lo 
invisible, los espíritus y sus dioses, donde las plantas son 
mediadoras, hace parte de los procesos de evangelización y de 
gobierno.  

134



Reseñas 

En las prácticas del cuidado que son prohibidas por los 
españoles se evidencian maneras muy diferentes de entender la 
enfermedad, la medicina y el remedio. La investigación realizada 
por Boumediene va tras esas “rupturas de comunicación” (291) que 
se traducen en rupturas en los modos de vida y comprensión del 
mundo o constituyen estrategias –como el secreto –, “destinada[s] 
tanto a mantener las maneras de vivir condenadas como a oponerse 
a la transmisión de los conocimientos requeridos por los europeos” 
(291). En este sentido, la ruptura de comunicación es ejercida desde 
los dos bandos. 

La prohibición de los rituales ligados a ciertas plantas 
responde a una concepción europea de lo medicinal que se define 
por unas propiedades del cuerpo de la planta, en lo cual no se 
involucra lo espiritual. Si bien muchas de esas prácticas rituales se 
ven fracturadas, los intereses económicos de los españoles no les 
permite prohibir el uso de todas las plantas-deidades. En una balanza 
sopesan aquello que responde a la moral cristiana y lo que responde 
a la rentabilidad. Sin la coca no es posible llenar las arcas de oro al 
otro lado del océano; prohibido o no, el pulque sigue siendo 
preparado y consumido por los indígenas en el reino de Nueva 
España. En el juicio que se establece sobre las relaciones que 
indígenas, mestizas, mulatas, esclavos, tienen con estas plantas 
participa una operación que busca el equilibrio entre la rentabilidad, 
la moral cristiana y la gobernabilidad. 

Con frecuencia se nos recuerda que la historia ha sido 
contada por los vencedores. Acceder, pues, a las otras historias, las 
de quienes fueron “vencidos”, parece poco factible. Atender al 
archivo que da cuenta de los procesos de censura, prohibición y 
juicios es una forma de rastrear esas estrategias de resistencia a la 
colonización. Si bien la evangelización logró instalar la noción del 
dios cristiano y del demonio entre algunas comunidades indígenas, 
con ello no lograron erradicar ciertas prácticas de cuidado con las 
que sobrevivieron a las lógicas de la explotación y dominación 
europeas. Lo que bajo la cosmovisión cristiana era un veneno, para 
una mulata, una esclava, un indígena, era un remedio: no procrear 
era resistirse a los intereses de los amos que requerían mano de obra; 
asesinar un sirviente o un amo era una forma de vengarse; consumir 

135



Reseñas 

plantas-deidades para ver el futuro, como el ololiuqui, era un acto 
de desobediencia porque les permitía imaginar otros futuros, donde 
el apocalipsis se cernía primero sobre los españoles y no sobre los 
indígenas. 

Un comentario personal. 

Al leer este libro queda una constante sensación de intriga 
sobre qué otras perspectivas podríamos hallar si seguimos 
buscando esas historias de encuentros y tropiezos en los que las 
plantas transformaron la medicina, la botánica y las prácticas de 
cuidado, tanto en el “Viejo Mundo” como en América. También, 
como expresa el autor, podríamos seguir los relatos que quedaron 
sobre aquello que no circuló –como los desechos y la basura, que 
son intereses actuales de Boumediene–, pues también esos 
materiales han hecho parte de las historias de la “globalización”. De 
igual manera, queda abierta la invitación a conocer sobre los modos 
en que se transformaron, adaptaron y conservaron los rituales de las 
comunidades indígenas, que se vieron contaminados por los 
procesos de evangelización, la censura, la prohibición de las 
prácticas, el trabajo forzado y la devastación de los ecosistemas.  

Para finalizar, este es un texto que nos remite de nuevo a esa 
cosmovisión Occidental que ha ejercido una división dicotómica 
jerárquica entre esos ámbitos que ha denominado Naturaleza y 
Cultura. En los testimonios que Boumediene presenta se evidencia 
esa valoración de la Naturaleza como recurso: los bosques son 
arrasados; las plantas son reducidas a mercancías y restringidas a la 
visión que la botánica europea ha establecido; los vínculos rituales 
con las plantas son prohibidos; los cuerpos de enfermos, indígenas 
y esclavos son puestos al servicio de la experimentación médica. En 
la lectura de este libro, que evita ser un recuento unidimensional de 
la colonización de los saberes, también vale tener presentes estas 
palabras del autor: “[l]as plantas medicinales no son conflictivas 
porque oponen rivales deseosos de apoderarse de un recurso, sino 
porque oponen distintas maneras de apegarse a las cosas” (397). 

 
Aura María Rendón Lopera 

 

136



Reseñas 

Escobar, A. Osterweil, M. Y Sharma, K. (2024): Relacionalidad: una 
política emergente de la vida más allá de lo humano, trad. 
Alejandro Reyes, Buenos Aires, Tinta Limón, 301 pp. 

Existen ciertos momentos históricos en que la 
significatividad de los libros o de las lecturas que realizamos 
adquieren una relevancia particular. En este sentido, atravesando 
un contexto como el que nos caracteriza, signado por un plano social 
atomizado, individual y ultraneoliberal, el trabajo interdisciplinario 
entre antropología, ecología y filosofía, planteado en Relacionalidad, 
una política emergente de la vida más allá de lo humano (2024) de Arturo 
Escobar, Michal Osterweil y Kriti Sharma, puede considerarse como 
un faro e inspiración para quienes buscamos insistentemente 
respuestas frente a este panorama. 

Con respecto a este punto, cabe destacar también que el libro 
fue escrito en el contexto de la última pandemia que atravesamos de 
forma mundial. Tal como sostienen lxs autores, este habría sido uno 
de los momentos claves en los cuales la narrativa dominante sobre 
la vida se habría visto cuestionada, al punto de ponerse en duda su 
propio funcionamiento. Así, mientras que la misma sostendría la 
separación jerárquica del humano respecto a la naturaleza y el resto 
de los seres, la búsqueda del crecimiento económico sin límites y la 
ontología no relacional, la situación de crisis sanitaria y, en términos 
más generales, la crisis planetaria con la que convivimos día a día, 
la habrían develado como lo que es: una forma de concebir a la 
realidad que no se condice con los deseos de bienestar social, justicia 
ambiental y supervivencia. 

De este modo, para lxs autores, ambos escenarios dejan en 
claro la realidad de la interdependencia. La categoría de 
relacionalidad, en efecto, como una narrativa que abarca a todas las 
formas de vida, funciona como el eje desde el cual comenzar a 
imaginar otros futuros posibles, más allá de la centralidad de lo 
humano, ubicándose con este gesto en otro plano desde el cual 
pensar sobre lo que es real y, por lo tanto, sobre lo que es posible. 

Compuesto por una introducción, tres apartados titulados 
como “recordar”, “optar” y “rehacer”, una conclusión a modo de 
resumen y un apéndice, este libro nos propone, en consecuencia, un 

137



Reseñas 

desafío: ¿seremos meros espectadores de las narrativas que nos 
constituyen o adquiriremos, finalmente, un rol creativo sobre esas 
mismas tramas semiótico-materiales en las que estamos inmersxs? 

Introducción: La narrativa dominante de la vida no funciona 

El libro comienza con una certeza: nos encontramos frente a 
un escenario de desfuturización y pérdida del sentido. Las 
promesas respecto a futuros deseables son cada vez más escasas y, 
por el contrario, la búsqueda de un horizonte se vuelve cada vez 
más compleja. Como consecuencia de esta situación, lxs autores 
sostienen la urgencia de optar por una narrativa relacional antes que 
por aquella legada por la modernidad occidental y europea, bastión 
del sistema capitalista y neoliberal. 

Según esta última, tal como anticipamos, el hombre se 
comprende, principalmente, como un ser individual y autónomo. 
Es decir, la misma habilita una forma de ser y de estar en el mundo 
que lo piensa como separado de la sociedad, de la naturaleza y de 
otras categorías de humanos. Que es capaz de prosperar por sus 
propios esfuerzos, asegurándose su propio bienestar individual. 
Esto provoca, en última instancia, la renuncia a la dimensión 
colectiva de la vida social. 

Tal estado de cosas, por lo tanto, se encontraría legitimado 
por una justificación de índole ontológica. Por la confusión primaria 
de que los relatos son hechos. En este sentido, una de las 
características principales de estos últimos es que surgen por ciertas 
causas o condiciones históricas. Aquí, la narrativa dominante de la 
vida se devela en íntima relación con el capitalismo, colonialismo, 
los genocidios históricos que han acompañado a estos procesos y la 
lógica de los mercados y desarrollo capitalistas. En otras palabras, 
tales construcciones no son un producto aislado sino que son 
funcionales a un estado de cosas; generan los marcos que les dan 
forma y validez.  

Con respecto a esta última idea, sin embargo, Escobar, 
Osterweil y Sharma afirman que en la actualidad nos 
encontraríamos en un estadio intermedio; en un punto entre 
narrativas y, por lo tanto, en una situación que nos invita a tomar 

138



Reseñas 

posición en el proceso de diseño hacia una nueva formación 
ontoepistémica en la cual la relacionalidad sea lo primero, condición 
fundamental de la existencia, sin por ello tratarse de retornos 
románticos hacia ciertas formas desplegadas en el pasado, por 
ejemplo, por las comunidades originarias, ni a esencialismos o a 
apropiaciones culturales sino a la idea de una recuperación activa 
de maneras relacionales de ser, conocer y actuar. 

Primera parte: recordar 

En tal proceso de transición de un estadio narrativo y, por lo 
tanto, material, hacia otro, lxs autores demuestran cómo es 
necesario revisitar las historias fundacionales que nos han 
conducido hacia donde nos encontramos. Así, en este apartado, 
tanto los discursos biológicos como los provenientes de las ciencias 
sociales se convierten en los puntos clave de la deconstrucción.   

En primer lugar, la biología se comprende como uno de los 
principales discursos modernos sobre la vida: un discurso que no 
experimentamos como narrativa sino como mundo real. Según las 
principales teorías al respecto, los humanos como especie nos 
caracterizaríamos entonces por gozar de una esencia universal, 
economicista y jerárquica con respecto al resto de los seres donde, 
además, el Dios de la historia sería la misma naturaleza. 

Ahora bien, tal como sostienen lxs autores, existen otros 
enfoques, como el propuesto por la bióloga Sylvia Wynter, que 
permiten concebir al hombre de otra manera. Para ella, en ese 
sentido, el humano es visto como una praxis. Como un híbrido entre 
bios y mitos donde ambos aspectos funcionan de manera circular. Es 
decir, donde nuestras propias narrativas operan sobre nuestras 
biologías y al revés, reconociendo, con ello, los efectos concretos que 
producen tanto las prácticas como las narraciones en nuestras 
existencias. 

Por último, en el análisis respecto a los discursos de las 
ciencias sociales, lxs autores se ocupan de cuestionar las bases 
teóricas de la teoría social moderna en tanto episteme de la 
Ilustración, heredera del monohumanismo patriarcal, el 
racionalismo y dualismo ontológico. En ese sentido, concentrándose 

139



Reseñas 

en su abordaje de las categorías de lo humano, la vida, el 
pensamiento y el ámbito de lo sagrado, analizan sus efectos críticos, 
buscando, con ello, el paso hacia una episteme postilustrada y hacia 
otros modelos civilizatorios y de pensamiento que nos ubiquen más 
allá de los sueños y deseos de la episteme dominante.      

Segunda parte: optar 

Avanzando con la argumentación, el libro continúa 
postulando los cambios sociales como áreas específicas donde ver la 
necesidad y eficiencia de la relacionalidad, poniendo en primer 
plano ciertas experiencias en las cuales sus deseos colectivos se han 
visto materializados. En esa clave, el movimiento por los derechos 
civiles en los Estados Unidos y su lucha por acabar con la 
supremacía blanca se presenta como un ejemplo claro de activación 
política de la relacionalidad ya que, según lxs autores, este habría 
sido, además de la búsqueda de una ética alternativa, una lucha 
espiritual por nuestra comprensión de la realidad al enfrentarse a la 
colonización ontológica más amplia de la modernidad. 

Ciertos activismos, por lo tanto, demuestran haber accionado 
políticas relacionales aunque, en ciertos casos, no de manera 
sostenida. Frente a esta situación lxs autores intentan realizar un 
nuevo abordaje de esos retrocesos y proponen ciertos “deslices” que 
llevarían tanto a los analistas como a los mismos grupos de 
activistas a no percibir su potencial transformador. Entre ellos, en 
primer lugar, malinterpretar el objetivo de los movimientos sociales 
recayendo en las nociones de fracaso o éxito, entender la diferencia 
en términos de una cosmovisión dualista, seguir recreando 
dualismos entre lo individual y lo colectivo y apegarse a la 
necesidad de distinguir entre lo bueno y lo malo. Para ellxs, en 
cambio, una relectura de su propio accionar fuera de la 
configuración modernista podría ser útil para reconsiderar esas 
experiencias como portales. Como estadíos seguidos de iluminación 
y reoscurecimiento que, sin embargo, conducen en la práctica y, a 
pesar de la complejidad de la tarea, hacia políticas de relacionalidad 
que poseen como supuesto la idea de que “la creación de la realidad 
es política y, por lo tanto, la política es siempre ontológica” (149). 

 

140



Reseñas 

Tercera parte: rehacer 

Para finalizar, en este tercer apartado nos encontramos con 
una profundización de la noción de política relacional a partir de 
ciertos principios que la sustentarían —contingencia y localidad, 
imprevisibilidad, falta de clasificación, superación de la distinción 
moderna entre bueno o malo y la invención del corazón o el espíritu 
para alcanzar a conocer y ser de forma relacional— al mismo tiempo 
que con la mención de ciertas prácticas concretas que los llevarían 
adelante: en primer lugar, el movimiento zapatista en México, 
luego, el proyecto de abolición de las prisiones y, por último, el 
activismo espiritual o la justicia sanadora. 

El movimiento zapatista dentro de este eje de lectura sería 
entonces destacable por ser una política que operó con una 
ontología y epistemología distintas. En tanto levantamiento de los 
campesinos indígenas que reivindicó su derecho a la propiedad 
colectiva de la tierra, las formas indígenas de autogobierno, los 
derechos de la mujer y el rechazo a las lógicas económicas y 
extractivistas neoliberales, los zapatistas fueron quienes 
propusieron una visión de autogobierno basada en una mezcla de 
visiones de la vida indígena y de izquierda sosteniendo una 
consigna propia relativa al deseo de un mundo donde quepan 
muchos mundos. 

Por su parte, el proyecto de abolición de las prisiones iniciado 
por Resistencia Crítica a finales de la década de 1990, funciona como 
una invitación a explorar qué tipos de puentes necesitamos para 
construir estructuras al interior de nosotrxs y nuestras comunidades 
para lograr una verdadera liberación, encarnando, con ello, una 
política relacional. Del mismo modo, según esta lectura, un 
activismo de tipo espiritual es igualmente necesario en la tarea de 
repensar las formas de vincularnos con el mundo y lxs otrxs. En este 
sentido, para lxs autores se vuelve de suma importancia recuperar 
el ámbito de la espiritualidad el cual ha sido relegado por el campo 
de lo académico o mismo ubicado en el plano de lo new age. 

Asimismo, lxs autores destacan una narrativa prometedora 
surgida en Latinoamérica, capaz de embanderar las ideas trabajadas 
hasta aquí. Producto de décadas, en el encuentro entre las luchas 

141



Reseñas 

territoriales y los debates activistas y académicos, la misma se 
expresa en una serie de conceptos en disputa tales como 
territorialidad, comunalidad, autonomía, pluriversalidad, política 
en lo femenino y reexistencia, demostrando, una vez más, cómo la 
apuesta por un mundo relacional se ubica en un horizonte cercano 
y es capaz de verse efectuada. 

En síntesis, el texto reseñado resulta ser una lectura de suma 
importancia para los tiempos en los cuales vivimos. Una apuesta 
por el futuro donde, dirigiéndonos hacia ese lugar, necesitamos del 
ejercicio previo de desnaturalización de los mitos que nos 
conforman para poder elegir nuevas narrativas y formas de estar en 
el mundo de manera libre y creativa. Para volvernos diseñadores y 
no meros espectadores de las historias que nos contamos y nos 
constituyen y, en esa tarea, imaginar y llevar adelante un mundo 
relacional más allá de la centralidad de lo humano. 

Dolores Almudena Defeo 

 

 

HUSTAK, C. y MEYERS, N. (2023): Ímpetu Involutivo. Afectos y 
conversaciones entre plantas, insectos y científicos, trad. Sebastián 
Puente, Buenos Aires, Cactus, pp. 77.  

     Una lee este libro con el mismo interés que suscita una 
historia de amor que nos atrapa, un chisme profundo, donde 
imágenes, preguntas y resonancias propias aparecen. Somos y 
hemos sido en paralelo un poco cada uno de los personajes de la 
tríada entre planta, insecto y científico. Seguramente ocupamos 
cada uno de esos roles: la/el obsesionado y metódico, la/el deseada, 
la/el que quiere ser deseada, la/el que acepta o rechaza, y la/el 
deseante, por inercia o por interés genuino. Siempre en el orden de 
lo erótico se es mucho más que dos y encarnamos papeles diversos 
e intercambiables. 

Al leerlo, las orquídeas pasaron a ser por unos días también 
mi fuente de fascinación y cada vez que miro alguna de ellas por la 

142



Reseñas 

calle, la socióloga que soy cree conocer algunos de sus secretos 
mejor guardados para quien no es cercano a su mundo. Ya no me 
pasan desapercibidas. También al leer este libro entendí por qué en 
México, donde viví varios años, un regalo importante que se le hace 
a una persona que se estima mucho es una orquídea. Siempre pensé 
que era por ser una planta delicada y costosa, en un país donde las 
casas están llenas de plantas y flores, algo que forma parte de su 
cultura. Quizás sea así, pero ahora para mí ese obsequio tiene una 
profundidad mayor. 

En otras palabras, saber qué le pasaba a Charles Darwin con 
las orquídeas, cuáles afectos y conversaciones aparecían, nos da 
ganas de conocer más y también nos refleja nuestro propio erotismo 
y amor. 

Una de las primeras ideas que el libro se propone desmontar 
es aquella vinculada al hecho de que las orquídeas atraen a los 
machos de las abejas y no les reintegran nada a cambio. 
Problematizan las autoras respecto a la idea de que la abeja macho: 
“Intenta copular con ella [la planta] y, sin darse cuenta, se encuentra 
asumiendo la tarea del transporte del polen, sin contrapartida” (23). 
Una frase que podría ser interpretada desde una víctima masculina 
ante los encantos de una cruel fémina. Una abeja macho que 
simplemente provee y que, aunque pagó la cita, no recibió ni 
mínimamente nada “a cambio”. “La abeja timada”, podríamos 
denominar a este tango. 

Para los neodarwinianos, según Hustak y Myers, esto es 
interpretado como una simple relación de poder y por qué no de 
manipulación. Una idea de erotismo clásico y un poco anticuada 
donde el varón propone y la mujer dispone. La bella (la flor) elige o 
no aceptar a ese varón (insecto) que corteja. Un "encuentro 
asimétrico" (25) sería para los neodarwinianos, según el análisis de 
las autoras. Pero frente a este escenario, Hustak y Myers 
argumentan algo distinto, se corren de lo obvio, de la forma de 
investigar que busca causas y efectos y miran otras temporalidades 
y sentidos. La película pasa de blanco y negro y se llena de color. Y 
en esas nuevas pinceladas aparece el orden de lo erótico, que de 
orden no tiene nada y nos habla más bien de un reino de lo 

143



Reseñas 

mundano, poco trascendental para los discursos científicos 
anclados solo en una supuesta racionalidad diáfana. 

En esa vinculación entre el insecto y la planta se observa la 
noción de coquetería del sociólogo vitalista Georg Simmel (2003): “un 
quizás que se da en el juego de aceptar y rechazar”. En ese plano de 
las incertezas se configuran las ansiedades, dudas y las ataduras del 
erotismo, que en este caso dan lugar a la relación entre las plantas, 
el insecto y el científico. Lo que sobrevuela es un interés recíproco, 
"buscan activamente ser afectadxs". Y aquí resulta rica la noción de 
vinculaciones afectivas de Norbert Elias (1999), la cual remite a que 
necesitamos de lxs otrxs para la satisfacción o insatisfacción propia. 
Es decir, el término vinculación afectiva habla de un nosotrxs frente 
al icónico mundo del yo, sobresaliente en la fase del capitalismo 
actual. 

Las autoras se valen del feminismo materialista para 
examinar la afectación y la agencia. Las plantas se comunican a 
partir de la volatilidad, pensada como una forma de vocalidad. De 
aquí la importancia de los estudios del giro afectivo y el feminismo, 
como teorías generales y lentes para pensar distintos fenómenos y 
no solo aquellos concernientes al género. En este libro sobre plantas, 
insectos y humanos podemos reactualizar la importancia de estas 
teorías. No es solo un tema de las ciencias humanas y sociales; la 
ecología también es interpelada por estos discursos. 

Dice David Lapoujade (2022, 21) que unx no existe por sí 
mismx: "toda existencia tiene necesidad de intensificadores para 
acrecentar su realidad. Un ser no puede conquistar el derecho de 
existir sin el auxilio de otro, al que hace existir". Y en ese (co)existir 
sobresalen tensiones, engaños, incertezas y verdades. En cada una 
de estas figuras podemos pensar que se establecen lazos, se generan 
sentires, acciones y reacciones, y en el caso de los humanos neurosis 
variopintas. 

Las autoras proponen como apuesta política y científica: lo 
involutivo. Tensionan absolutamente lo que piensa cualquier 
persona cuando se nombra a Darwin: “evolución”. Hacen una 
relectura total de este ser sagrado y lo vuelven profano, tanto como 
es el mundo de los amantes y de lo erótico. Lo colocan muy lejos de 

144



Reseñas 

las certezas, del método y de la sistematicidad. Hustak y Myers 
formulan una ecología afectiva moldeada por el placer, el juego y las 
proposiciones experimentales. Y esto me invita a la pregunta sobre 
lo erótico afectivo hoy, más allá del reino biológico: ¿qué nos 
resuena más al hablar del erotismo desde nuestro fuero interno: la 
lógica de "que sume", lo higiénico y súper conceptualizado respecto 
a lo que nos sucede, o el barro de lo incierto, lo fugaz y contingente 
de lo erótico? ¿En el erotismo prevalece el empoderamiento o lo 
difuso e incoherente del encuentro con otrxs? No quiero 
antropomorfizar de manera vaga, sino más bien apuntar, como 
hacen las autoras, hacia las resonancias del orden erótico en las 
confederaciones humanas y no humanas. Frente a una lectura del andros, 
racional e instrumental, ellas nos ofrecen ver otra cosa: una 
epistemología feminista e interdisciplinaria que abre más que 
cerrar, que no nos brinda soluciones, sino que nos invita a 
sumergirnos en el mundo total y por momentos incomprensible de 
lo erótico. Nos convocan a un ejercicio que ya parece casi imposible 
en el mundo de la Inteligencia Artificial: reflexionar desde lo 
pulsional. Algo que en sí mismo parecería antitético. 

La página 28 del libro se vuelve teatral, nos sumerge en esta 
historia de amor entre humano, planta e insecto a partir de una 
escena que dispara la imaginación de quien lee y la llena de colores, 
muebles y hasta de temperaturas. La escena muestra a Darwin como 
el más humano de los científicos, sentándose en su casa en las 
afueras de Londres, quizás recién despierto, seguramente tomando 
un té, y yendo antes que nada a ver lo que lo fascina: las orquídeas. 
Imagino que hace frío y, como quien está enamoradx de su 
objeto/sujeto de estudio, como sabemos todxs quienes 
investigamos, se sienta y documenta los detalles sutiles de la 
anatomía de insectos y orquídeas. Sin embargo, en vez de solo 
mirar, él juega con ellxs, se mete e interactúa. Da cuenta de lo obvio, 
que la ciencia no es objetiva y la subjetividad tiene un papel 
preponderante en nuestras elecciones y formas investigativas. 

Darwin intervenía y jugaba con las orquídeas e insectos para 
asumir roles de polinizador y polinizado. Materialmente sucede 
algo: hay polinización pero no de manera meramente mecánica. 
Esto también nos habla sobre algo que introduje antes, de que lo 

145



Reseñas 

erótico y el amor son, como dice Maximiliano Marentes (2020): 
“mucho más que dos”; hay condiciones externas, recuerdos, 
fantasías, traumas, así como otros actores y actantes, redes y terceros 
que participan para, en este caso, el encuentro de a dos. Pero Darwin 
no solo influye desde afuera, sino que son tres. En ese tres se abre el 
mundo a la confederación de humanos y no humanos. Hay 
comunicación entre lo que Darwin les genera y lo que la orquídea y 
el insecto le generan a él. 

Si bien la relación entre Darwin y las orquídeas resulta más 
evidente en el texto, me interesa brevemente hacer énfasis qué 
sucedía entre Darwin y los insectos. Las autoras mencionan, al 
pasar: "Darwin quedó atrapado, junto con los insectos, en la órbita 
de plantas seductoras". Más que ir a las plantas, me interesa 
reflexionar sobre estas “masculinidades humanas y no humanas” 
operando en un mismo sistema de rol: intervenir y buscar la 
aceptación. Seguramente debía haber risas y complicidades ante las 
coincidencias, pero también frustraciones y celos ante lo que no 
sucedía, entre la planta y él, entre los tres pero también entre ellos 
dos. ¿Cómo se identificaría y qué le disputaría Darwin a esa otra 
masculinidad no humana? 

Otro punto en el que me quiero detener es en las 
discrepancias que tienen, a mi parecer, Hustak y Myers con el 
propio feminismo. El movimiento de las autoras es doble. El 
primero ya lo he ido desarrollando. A partir de su análisis, le 
disputan saber y, por ende, poder, a las miradas hegemónicas 
respecto a Darwin dentro de la biología y la ecología. Estas son más 
cercanas a una idea androcéntrica de la ciencia, a la que no le 
interesa pensar la clave afectiva y donde la agencia que los 
neodarwinistas le otorgan a las plantas, es meramente “tanguera”, 
es decir, en este caso quizás, un poco misógina.  

Pero lo que llama más mi atención es su segundo movimiento 
teórico, a partir de la discusión que esgrimen, como comentaba 
párrafos atrás, con el propio feminismo. Contra aquellos enfoques 
feministas que podríamos llamar victimistas. La propuesta de 
Hustak y Myers frente a estos es, en cambio, sobre el deseo 
incómodo y la fluidez. La mirada victimista postula dentro del reino 

146



Reseñas 

biológico la actividad animal del insecto frente a la pasividad de la 
planta. Ellas se corren de estas lecturas direccionadas del placer y 
vuelven a mostrar la afectación recíproca aun en aquello que parece 
inerte. 

Asimismo, para discutir con una mirada de un feminismo 
que podría ser más victimista, las autoras muestran la intervención 
de un varón que, más que solo imponerle una forma humana a la 
planta, embarca su cuerpo en las siluetas particulares de estas flores. 
Pero como en todo erotismo, si bien hay sinergia y ternura, también 
ellas nos hablan de tensiones, de prácticas violentas y que 
restablecen jerarquías, seguramente en este caso de la búsqueda de 
dominio humana sobre lo biológico, tanto hacia el insecto como 
hacia la flor. El orden de lo erótico se moldea difusamente, siempre 
de forma contradictoria, en una tensión entre amor y violencias, 
silencios y palabras, juegos, placeres y dolores que llevan a una 
afectación recíproca, con o sin intencionalidad claras. Esto no sería 
otra cosa que la noción de sociabilidad de Simmel (2003), en este 
caso entre mundos humanos y no humanos. 

A partir del tratado de Darwin, "Sobre los diversos artilugios 
mediante los cuales las orquídeas son fecundadas por los insectos", 
las autoras proponen un hito fundacional de su ecología afectiva. En 
su texto dan lugar al cuerpo interviniente, al cuerpo sintiente, al 
ímpetu del enredo, a la danza de la (des)unión entre corporalidades, 
cosas, seres y entes. Hustak y Myers dan cuenta de que lo pasivo y 
lo activo no existen de manera fija, más bien se suceden de forma 
intercambiable y fluida, como dos cuerpos que bailan o marcan un 
compás, siempre con tropiezos. Este es un texto de lo interespecífico 
pero también de la interdisciplinariedad que invita, desde todas sus 
aristas, a profanar lo sagrado de una ciencia en mayúsculas y poner 
la lupa en los tirones que nos genera le otrx, cualquiera sea. 

No obstante, si bien este libro nos habla de esa afectación 
recíproca, también retoma la agencia y la singularidad de las partes 
que intervienen, tal como lo hace el psicoanálisis en su terapéutica. 
Nos habla de comunicación y vinculación, pero también de 
diferenciaciones y elecciones. Pese a que no podemos evitar la 

147



Reseñas 

confederación entre humanos y no humanos, tampoco podemos 
escapar de lo singular. 

Por último, no pretendo extrapolar la psique a la planta –eso 
sería llevar y traer conceptos sin recaudo de una disciplina a otra, 
una total antropomorfización sin mediaciones–; simplemente me 
valgo de esta idea del psicoanálisis para pensar en los distintos 
niveles de análisis del libro: lo relacional y lo singular de y entre 
humano, insecto y planta. Dicen las autoras en la página 75: "Las 
plantas son generadoras de diferencia, permanentemente llevan 
adelante experimentos para improvisar nuevas maneras de 
articularse, para registrar nuevos tipos de diferencia en el mundo, y 
para inventar nuevas maneras de hacer diferencia en el mundo". Se 
articula de manera transitoria, asimétrica y tensionada. Más que de 
determinismo, este escrito nos habla de práctica y existencia en ese 
hacer. 

Ímpetu involutivo. Afectos y conversaciones entre plantas, insectos 
y científicos es un libro sobre la vitalidad, conectado con lo material, 
lo imposible de la perfección en términos apolíneos. Al contrario de 
la perfección, nos muestra la belleza del gris jaspeado, noción que 
retomo de la socióloga boliviana Rivera Cusicanqui (2018). Para la 
autora, ese gris, si se lo mira de cerca, es la combinación de negros 
y blancos. Por allí, en la contradicción, la unión y el conflicto, 
transcurre más bien la vida. El texto es un compendio de 
habilidades, afectos, enredos, rupturas y sinergias, lleno de 
creatividad y curiosidad. 

Mariana Palumbo 

 

PARENTE, D. (2024): Como hacer cosas sin palabras. Una filosofía 
materialista de la técnic, Adrogué, La Cebra, pp 242.  

Cómo hacer cosas sin palabras se propone, desde su 
introducción, como una entrevista con los artefactos impulsada por 
un desencanto generalizado hacia los términos consagrados por la 
filosofía de la técnica. Prestando especial atención a las relaciones 
interobjetivas, Parente ensaya un desplazamiento respecto del eje 

148



Reseñas 

de una tradición filosófica que, a lo largo del siglo XX, relegó la 
materialidad al rol de soporte o instrumento. El libro no trata 
únicamente de interrogar a los objetos de museo ni a los artefactos 
privilegiados por la historia de la filosofía de la técnica. En su lugar, 
formula una pregunta contrahegemónica, casi bastarda, que 
extiende el campo hacia aquellos materiales minorizados, 
materiales que el pensamiento antropocéntrico suele dejar fuera de 
campo: cacharros, tecnologías rotas, usos no intencionales o 
desviados.  

En sintonía con trabajos como Atlas de la IA (Crawford, 2022), 
Cómo hacer cosas sin palabras continúa una línea crítica que cuestiona 
las narrativas desmaterializadas de lo técnico, señalando el 
borramiento de las condiciones materiales que hacen posible el 
“milagro” de la inteligencia artificial. En este este sentido, el libro 
arrastra al centro aquello que históricamente habitó la periferia y 
subvierte las jerarquías que oponen el sujeto al objeto, lo humano a 
lo no humano, lo funcional a lo desviado, lo útil a lo residual. Esta 
operación se sostiene en una filosofía de la cultura material 
entendida como red de hibridaciones entre humanos y ambientes, 
asumiendo la tesis posthumanista del continuum naturaleza-
cultura-técnica. Así, Parente lleva a cabo un movimiento de 
desterritorialización que busca rematerializar los escenarios 
artificiales, reconfigurar las relaciones interobjetivas, ecologizar la 
pregunta por el mundo artificial y reconocer la dimensión extra-
social e inmanente de los artefactos técnicos.  

El libro comienza por remarcar que la unidad de análisis que 
se sostendrá a lo largo de la argumentación no es atomista sino 
relacional. En el primer capítulo, “La filosofía de la cultura material 
y la hibridación entre humanos y ambientes” se presenta la noción 
de hibridación entendida en términos de contaminación. Esta no 
remite a una fusión armoniosa ni a una mera superposición de 
elementos, sino a una interacción históricamente recurrente entre 
componentes heterogéneos que, al entrar en contacto, se afectan y 
transforman mutuamente. Así, la hibridación implica no solo que 
los objetos se contaminan de agencia al inscribirse en prácticas 
humanas, sino también que los humanos se contaminan de agencia 
al habitar una cultura material. Se trata, entonces, de una relación 

149



Reseñas 

de co-constitución, donde las formas agenciales más básicas se 
entrelazan con los entornos que construimos y que, al mismo 
tiempo, nos configuran. En este marco, la agencia ya no puede 
pensarse como una propiedad exclusiva de los sujetos, sino como el 
resultado de una red dinámica de acoplamientos entre cuerpos, 
materiales, infraestructuras y sistemas técnicos. Reflexionar desde 
la noción de hibridación implica también rechazar tanto el 
determinismo tecnológico como el instrumentalismo, dos 
perspectivas que presuponen relaciones unidireccionales entre lo 
técnico y lo social. Frente a esa oposición, el libro insiste en que los 
complejos entrelazamientos entre agentes humanos y no humanos 
imposibilitan trazar una frontera nítida entre lo puramente social y 
lo puramente técnico. Retomando la noción de intra-accion de Barad 
(Barad, 2003), el autor busca enfatizar que una filosofía materialista 
de la cultura material no puede limitarse a replicar las preguntas 
tradicionales del campo, sino que debe enmarcarse en una reflexión 
más abarcativa sobre la hibridación, entendida como una trama de 
acoplamientos particulares entre humanos y ambientes, donde 
convergen objetos materiales, prácticas y habilidades. En esta clave, 
y en sintonía con los desarrollos de los nuevos materialismos, se 
trata de repensar una serie de problemas clásicos y contemporáneos 
desde un nuevo repertorio conceptual, sostenido en la premisa 
básica de que no hay cultura inmaterial: toda práctica cultural se 
ancla, se media o se reproduce en y a través de formas concretas de 
materialidad. 

Entre los principales adversarios teóricos señalados por el 
autor se encuentra el textualismo, un enfoque que sitúa el análisis 
de los artefactos en el plano puramente semiótico o discursivo y 
simultáneamente sostiene la primacía del sujeto cognoscente, relega 
lo material al rol de soporte funcional y consolida una distinción 
tajante entre lo mental y lo material. En contraposición, Parente 
reivindica una filosofía de la cultura material que busca restituir la 
agencia no discursiva de los objetos y rematerializar los procesos de 
interacción que constituyen nuestras prácticas cotidianas. Con el fin 
de subrayar la relevancia de este giro, el segundo capítulo se detiene 
en una serie de aporías del textualismo y, más ampliamente, de 
cierta tradición de la ciencia cognitiva que parte de una metafísica 
representacionalista centrada en la mente humana y los estados 

150



Reseñas 

mentales intencionales como punto de partida explicativo. Contra 
este marco, Parente argumenta que los artefactos no pueden 
reducirse a productos de la intención humana ni a extensiones del 
pensamiento: su agencia es co-constitutiva y se manifiesta en 
prácticas donde los objetos no solo responden a un diseño previsto, 
sino que desbordan sus funciones asignadas, exceden el uso 
prescripto y participan activamente en las configuraciones 
materiales que los integran. El argumento central rechaza la idea de 
que exista una relación privilegiada, como la de uso o diseño, que 
defina lo artefactual de forma estable, ya que dicha presuposición 
arrastra sesgos antropocéntricos que desconocen la multiplicidad, 
heterogeneidad y ambigüedad de las relaciones entre humanos y 
objetos. En este sentido, una filosofía materialista de la cultura 
material no puede obviar que “efectivamente los artefactos y las 
habilidades necesarias para fabricarlos y ponerlos en uso en 
prácticas adecuadas se desarrollan al unísono” (75). La agencia, por 
lo tanto, no es exclusivamente humana: se distribuye en relaciones 
múltiples, afectivas y enmarañadas, donde todo objeto técnico 
deviene una superficie pasible de desobediencia, desvío o 
reapropiación. Este enfoque anticipa conceptos que el autor 
desarrollará en los capítulos siguientes, como la relación entre 
función y uso, entre uso y consumo, la dimensión afectiva y 
temporal de la materialidad, y una noción de performance centrada 
no en lo que los objetos significan, sino en lo que hacen dentro de 
redes materiales y situadas.  

En el tercer capítulo se formula quizá la apuesta más fuerte 
del libro: la ecologización por la pregunta de la técnica. Sólo 
mediante este giro se vuelve posible una filosofía materialista de la 
cultura material; un enfoque no antropocentrado, capaz de pensar 
la agencia más allá del sujeto humano y de atender a la densidad de 
las relaciones interobjetivas que configuran nuestras prácticas. Esta 
propuesta se despliega en tres claves: el paisaje de tareas,  la 
codependencia entre objetos y los ecosistemas artificiales. En primer 
lugar, el concepto de taskscape o paisaje de tareas, retomado de 
Ingold (Ingold, 1993), permite comprender la co-constitución entre 
agentes y artefactos en el marco de entramados dinámicos de 
actividad: cada tarea adquiere sentido en función de su posición 
dentro de un conjunto de acciones entrelazadas, marcado por la 

151



Reseñas 

interactividad y la resonancia mutua. En segundo lugar, la 
ecologización insiste en la codependencia entre objetos, 
desplazando la mirada desde funciones predefinidas por un agente 
humano hacia las marañas (entanglements) de relaciones 
interobjetivas que anteceden y condicionan la emergencia de 
propósitos técnicos. Esta perspectiva se apoya en la noción de 
meshwork, también propuesta por Ingold, que subraya la 
relacionalidad constitutiva de todas las entidades: “un objeto 
deviene tal o cual objeto cuando se pone en movimiento y cuando 
se relaciona con determinados flujos de actividad y con las otras 
cosas del ambiente, que incluye por supuesto a los humanos” (107). 
En tercer lugar, se plantea la necesidad de pensar los artefactos 
como parte de ecosistemas artificiales, donde su eficacia no se 
explica por una funcionalidad aislada sino por su inscripción en 
entornos materiales complejos. En este marco, la noción de 
affordance es central para comprender los modos en que los objetos, 
en tanto configuraciones situadas, sugieren o habilitan 
posibilidades de acción encarnadas, ajustadas a la escala corporal 
del agente y a su campo perceptivo. 

Una segunda apuesta fuerte del capítulo 3 se vincula con el 
modo en que la ecologización permite repensar la función 
estabilizadora de ciertos artefactos en virtud de su relativa robustez 
material. Es decir, pensar los artefactos no como instrumentos sino 
como nudos de articulación que direccionan la acción y permiten 
percibir determinadas affordances en determinado entorno. En este 
sentido, la cultura material opera como soporte activo: sedimenta 
prácticas anteriores y al mismo tiempo estabiliza nuevas formas de 
ser y hacer. Esta perspectiva introduce una política de la técnica que 
reconoce la circularidad entre artefactos y prácticas, y desplaza el 
foco desde la intención de diseño hacia la dinámica misma de los 
entornos híbridos en los que operan. De allí la fuerza de la 
afirmación que da título al libro: “El diseño técnico es precisamente 
un modo concreto de hacer política con y a través de cosas materiales. 
Se puede hacer cosas sin palabras y la cultura material es el mejor 
ejemplo de esa performatividad silenciosa no lingüística” (136). Esta 
tesis implica una inversión radical del esquema textualista: la 
intención del diseño no es el punto de partida de lo técnico, sino un 
posible efecto de los modos concretos de operar en redes materiales. 

152



Reseñas 

Los objetos no solo portan funciones: hacen cosas sin necesidad de 
instrucciones explícitas o mediaciones discursivas.  

La inversión del esquema textualista tiene fuertes 
implicancias políticas, ya no en virtud de los valores acarreados por 
el diseño, sino de su impacto efectivo en la cultura material. Desde 
esta perspectiva, el enfoque materialista del libro apuesta por 
visibilizar aquellas infraestructuras que, aunque no tienen la 
apariencia de objeto, configuran redes que sostienen 
silenciosamente nuestras prácticas. Aunque el debate 
contemporáneo sobre la inteligencia artificial se concentra en los 
sesgos algorítmicos, suele desestimarse el peso de los sesgos 
materiales, lo que vuelve urgente visibilizar las infraestructuras 
como operación de desminorización. Sólo así el debate político 
puede estar a la altura de las exigencias materiales que plantea el 
presente técnico. En una época marcada por la multiplicación y la 
hiperespecialización de los artefactos técnicos, el proceso de 
expansión del ambiente artificial intensifica la cajanegrización: 
cuanto más complejos y específicos se vuelven los dispositivos, más 
opacas resultan sus condiciones materiales de acceso, intervención 
y comprensión. Sin una filosofía materialista de la cultura material 
que acompañe críticamente esta proliferación, lo técnico corre el 
riesgo de volverse políticamente ilegible. Visibilizar estas 
infraestructuras equivale a des-cajanegrizar (unblackboxing) los 
sistemas materiales, desafiando el monopolio interpretativo de 
expertos, corporaciones o instituciones estatales. Esta operación 
adquiere una urgencia particular en el contexto del auge de la 
inteligencia artificial, donde la falta de transparencia y 
explicabilidad de muchos modelos, especialmente aquellos basados 
en deep learning, refuerza la opacidad técnica y el cierre político de 
las decisiones algorítmicas. Así, seguir los materiales en el cauce 
vivo de las prácticas, y desestabilizar la caja negra de los 
dispositivos, es también una forma de disputar las condiciones bajo 
las cuales ciertos actores pueden intervenir, decidir y reconfigurar 
los modos de hacer mundo.  

Retomando la distinción de Simondon entre tecnicidad 
genuina y sobrehistoricidad, el capítulo 4 introduce una clave 
conceptual que permite repensar la performatividad técnica más 

153



Reseñas 

allá de la función asignada. Mientras la sobrehistoricidad remite a 
los significados sedimentados en los usos y valores sociales de un 
artefacto, la tecnicidad alude a su modo específico de operar dentro 
de una red material dada. Esta diferencia habilita una comprensión 
más fina de la acción técnica como aquello que excede lo semántico, 
y que se despliega en el plano del funcionamiento concreto. En 
continuidad con este planteo, el libro concluye con una reflexión 
sobre la agencia material, noción que actúa como hilo conductor de 
toda la propuesta teórica. A lo largo del último capítulo se trazan 
los aportes y limitaciones de diversos enfoques contemporáneos 
sobre la agencia de los objetos. Tras considerar las perspectivas de 
autores como Latour, Ingold y Malafouris, Parente subraya la 
necesidad de pensar una forma de agencia que no resida en 
propiedades intrínsecas sino que emerja del entrelazamiento 
material que configura las ecologías artificiales. En este marco, la 
agencia ya no es exclusivamente humana ni puramente técnica, sino 
co-constitutiva: se activa en redes complejas donde convergen 
estructuras materiales, prácticas estandarizadas, destrezas 
incorporadas y sistemas simbólicos. Tal como sostiene el autor, “no 
hay agencia que no se encuentre andamiada en algún aspecto de la 
cultura material, no hay agencia sin entrelazamiento material” 
(221). Esta perspectiva permite comprender el potencial de cada 
entidad artificial no como una propiedad autocontenida, sino como 
una potencia relacional que depende del funcionamiento de un 
ecosistema artificial previo. La agencia, entendida en este sentido, 
está siempre andamiada: se expresa en el interior de nichos 
complejos formados por artefactos, saberes operativos, instituciones 
y flujos afectivos que condicionan tanto las posibilidades de acción 
humana como el despliegue técnico. Se trata, en definitiva, de una 
agencia distribuida, situada y relacional, coherente con una filosofía 
materialista de la cultura material.  

En definitiva, Cómo hacer cosas sin palabras no busca clausurar 
los debates que atraviesa, sino abrir nuevos caminos de indagación. 
El libro se presenta como una invitación a detenerse en los pliegues, 
a no conformarse con el escenario principal, sino a transitar los 
caminos polvorientos del backstage técnico. Una invitación a no 
clausurar el problema de la técnica, sino a espesarlo, abrirlo, 
ecologizarlo. Su gesto no es el de la conclusión, sino el del rodeo 

154



Reseñas 

crítico: insistir en las mediaciones materiales, reconocer el espesor 
técnico de nuestras prácticas, desarmar las dicotomías que durante 
siglos rigieron el pensamiento moderno. Con una curiosidad que se 
extiende a lo torpe, sucio y fallido, Parente ubica en el centro lo 
oculto tras la escena principal: andamios, cables y paredes de 
hormigón; materiales sin prestigio que constituyen el backstage 
material de los artefactos celebrados. Materiales enmarañados, 
infraestructuras que no exhiben la apariencia de objeto sino de red. 
El libro invita no solo a mirar más de cerca el ordenador de datos, 
sino a atender también al entramado de concreto, polvo y metal que 
hacen posible el cuarto que lo contiene. Al desplegar una filosofía 
materialista de la cultura material que combina precisión 
conceptual y sensibilidad política, Parente consigue reponer las 
condiciones invisibilizadas de lo técnico y renovar, desde un lugar 
menor, lo que los artefactos hacen y cómo configuran, junto a 
nosotros, modos de hacer sin mediación discursiva.  

Mia Cohen 

155




