Reseiias

Boumediene, S. (2024): La colonizacion del saber. Una historia de
las plantas medicinales del “Nuevo Mundo” (1492-1750), trad.
Thara Corredor, Cristina Moreno, Angela Urrea, Buenos Aires,
Tinta Limén, pp. 455.

A través de varias historias, compuestas con los testimonios
hallados en diversos archivos e investigaciones histdricas,
Boumediene presenta los encuentros, intercambios,
comunicaciones, silencios y secretos alrededor de los usos de las
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. En este libro que “trata
de la historia de la Era Moderna” (33), las plantas son las
protagonistas. El uso de sus poderes amplia la nocién de lo
medicinal a conceptos que podrian considerarse anténimos como
“venenos, abortivos, pécimas de amor o psicotrépicos” (38). A
través de estas propiedades, y los vinculos que propiciaron, las
plantas son entidades clave en las relaciones asimétricas de poder
que configuraron los procesos de colonizacién y de la Modernidad

Las preguntas que Boumediene va planteando impactan por
su agudeza. Con ellas evidencia otra forma de ver las medicinas,
esas sustancias que nos son tan familiares, cuya presentacién poco
recuerda a las plantas de las que provienen y en nada alude a las
historias de colonizacién que han hecho posible su existencia bajo
esa forma aséptica. Esos extractos botdnicos que hoy tomamos con
tranquilidad para tratar una enfermedad o un sintoma estdn
cargados de una densa historia. Una que puso a prueba el saber
médico europeo predominante en el siglo XV; que exigié la
experimentacion sobre los cuerpos de expedicionarios, indigenas y
enfermos; que estd vinculada al refinamiento de las estrategias de
pacificaciéon tras la conquista, como la implementacién de la
encuesta; que estd atravesada por el silencio y el secreto que
mantuvieron indigenas, esclavos, mulatas y mestizas sobre las
plantas medicinales. Esta es una historia que se vuelve mds rica en
la medida en que fragmenta el relato llano y progresivo que suelen
contar los vencedores.

En el transcurso de esta investigacion el autor va presentando

esas preguntas que le acompafiaron. Al imaginar, por ejemplo, a
Cristébal Colén y sus acomparfiantes explorando la isla la Espafiola,

130



Reseiias

indaga: “;[c]6mo hablar de un mundo que nunca se ha recorrido?”
(75). La respuesta la desentrafia de los testimonios de los hombres
que llegaron a un continente muy distinto de aquel que esperaban
encontrar. Puesto que creen haber atracado en algun territorio
asidtico, su primera forma de leer ese mundo es a partir de lo que
conocen y esperan hallar. Sin embargo, lo extrafio se impone: pocas
plantas se asemejan a aquellas que anhelaban llevarse de Asia y las
précticas rituales de los indigenas les son mds ajenas atn. La
desconfianza es una compafiera permanente entre los colonizadores
que requieren medicinas para tratar sus enfermedades
“mercancias” para comerciar. De este modo, la necesidad les obliga
a enfrentarse con frecuencia a una cuestién: “;[qlué estdn
dispuestos a tragar? No hay pregunta mds politica que ésta” (26).

La colonizacion del saber estd compuesto por tres libros, cada
uno de los cuales contiene tres capitulos. Al inicio de cada libro el
autor introduce el tema y el recorrido que va a realizar en los
capitulos que siguen mediante una nota. Propone, también, entre
los libros pausas en las que invita a sus lectorxs a prestar atencién a
la composicién de las imdgenes que fueron disefiadas para los
frontispicios de algunas publicaciones que estuvieron vinculadas
con la colonizacién. El andlisis simbdlico de estas imdgenes es uno
que potencia la lectura de esas diversas formas de “colonizacién del
saber” que tuvieron lugar desde la llegada de los espafioles al
"Nuevo Mundo”. A modo de cierre, ofrece un capitulo en el que
presenta sus conclusiones y un posfacio, en el que establece una
analogia entre la colonizacién del saber y aquel encuentro que tuvo
Ulises con la diosa Circe, en el cual intervino el dios Hermes.

Libro I. Un nuevo mundo medicinal

Boumediene nos permite comprender que el “Nuevo
Mundo”, en un inicio confundido con Asia, es abordado como un
sucedaneo de este dltimo. Las plantas medicinales y especias de
Asia y Africa son las mds apreciadas por los europeos. Sin embargo,
su alto costo y los riesgos asociados a su comercio (como la
adulteracién), hacen de las plantas medicinales de América una
segunda opcién aceptable. Fuera por las necesidades de la conquista
o por casualidad, los espafioles hacen uso de las medicinas de los

131



Reseiias

“indios”. Como afirma el autor, a partir de esas necesidades que van
surgiendo los europeos transforman y adaptan los métodos
utilizados para darle continuidad a la conquista. Después del uso
de las armas, la encuesta es uno de los principales instrumentos que
implementan tanto para “la conquista de los conocimientos” (53)
como para la “pacificaciéon”: el establecimiento del gobierno a
distancia.

El acceso a las plantas medicinales y sus usos es una
necesidad militar de primer orden, y no sélo para Espafia. De este
modo, la pregunta se erige como una de las principales estrategias
que espafioles y otros europeos establecen para acceder al
conocimiento de ellas. En la encuesta se retnen la dimensién
politica y erudita de la colonizacién. La manera en que se realiza la
pregunta establece un modo de pensar, una forma de evangelizar y
censurar; qué y como se pregunta es un asunto clave para la
Inquisicion y para los botdnicos. Sin embargo, quienes inquieren
pronto se dan cuenta de que no se pueden fiar por completo de las
respuestas de los indigenas. Asi, ese conocimiento sobre el uso
medicinal de las plantas debe pasar por sus cuerpos y los de otros
que puedan utilizar. De esta manera, hospitales y Colegios se
convierten en centros para examinar las propiedades de las plantas.
La informacién obtenida de los indigenas, a la fuerza o de manera
voluntaria, y las pruebas realizadas en los “cuerpos viles” son las
que posibilitan la escritura de los primeros documentos sobre las
plantas medicinales del “Nuevo Mundo”. Publicaciones que
presentan “la primera experiencia colonial de la época moderna”
(151).

¢(Cémo apropiarse de un mundo? Imponer el dominio sobre
éste, expropiar su conocimiento y erradicar los modos de percibirlo
y vivir en él. En la conquista de estos saberes, el conocimiento que
tenfan las comunidades indigenas sobre los usos de las plantas es
cuestionado a la luz del saber médico europeo y el cristianismo. De
esta manera, las plantas son transportadas de manera fragmentada.
Separadas de sus ecosistemas y del saber indigena se convierten en
mercancias: son medicinas o curiosidades. Aun asi, el silencio es
ejercido por los indigenas como una forma de resistencia a esa
apropiacion ejercida por los europeos.

132



Reseiias

Libro II. El oro amargo de las Indias.

La quina, junto con el guayacan, es unas de las principales
plantas medicinales de las Indias que es comercializada en Europa
después de la conquista. No existe certeza sobre cémo y cudndo
lleg6 a Europa y circulan dos versiones de la historia sobre cémo los
europeos se enteraron de sus propiedades medicinales: en ambas
son los indigenas los que sabian de su uso para tratar las fiebres.
Aunque las historias sobre este hallazgo divergen, su ingreso al
Viejo Mundo como febrifugo estd vinculado a los proyectos de
explotacién del oro en Ecuador, a los jesuitas y a las necesidades
militares de los imperios europeos. La economia alrededor de la
quina se complejiza por una multiplicidad de factores que
Boumediene va relatando a través de diversos testimonios.

Las fiebres intermitentes afectan desde los mds pobres hasta
las familias reales en Europa, pasando por los soldados, que son
fundamentales en los proyectos de conquista y, con frecuencia, se
ven diezmados por la “realidad omnipresente” (183) de la malaria —
aun no identificada en esa época—. Una vez se ha probado la eficacia
de la quina para tratar las fiebres en los “cuerpos viles”, la alta
demanda de la corteza incrementa su valor y esto, a su vez, influye
en la sobreexplotacion del drbol y en su adulteracién. A esto se suma
que el desconocimiento del drbol dificulta la evaluacién de la
calidad de la mercancia del otro lado del océano.

En cuestién de unas décadas, desde que la quina empezé a
ser comercializada, surgen disputas entre médicos y boticarios que
defienden y rebaten su uso medicinal. En un momento en que la
corteza del drbol se encuentra desacreditada, el inglés Richard
Talbor ha desarrollado una férmula para suministrarla como
tratamiento de las fiebres intermitentes ocultando su caracteristico
sabor amargo. Un golpe de suerte le permite demostrar la eficacia
de su brebaje al sanar a varios soldados ingleses. Esta noticia llega
hasta Carlos II de Espafia y asi inicia su “gira por las cortes
europeas” (214). Por unas décadas logra guardar en secreto su
férmula, hasta que se la vende a Luis XIV. Una vez revelado el
secreto, el interés de Francia, Inglaterra, Espafia, y otros reinos, esta

133



Reseiias

puesto en acceder a un conocimiento mds preciso de este drbol y a
la planta misma.

Sobre la quina opera un ejercicio de pensamiento que la
abstrae de los vinculos que se tejen en los bosques donde es
recolectada: “el quino se arraiga en el pensamiento médico del siglo
XVII como un drbol sin figura, una mercancia sin identidad
botédnica” (188). La historia de la quina como medicina y mercancia
estd llena de tropiezos. Se encuentra en medio de la transformacién
de la medicina, de la botdnica, de las primeras formas de politicas
de salud publica en Europa y de los proyectos imperialistas.
Acceder al conocimiento y control de ella fue fundamental para la
Modernidad y la colonizacién. Desde la mirada europea la quina no
es un darbol, sino “su parte mds util: la corteza” (188). Para
Boumediene es evidente el distanciamiento que tienen los europeos
con esta planta, que también incluye a quienes ordenan su
recoleccion en los reinos de Pert y la Nueva Granada. Sobre ella se
extiende una mirada a partir de la cual “se empiezan a fijar las
normas del viaje cientifico, [...] y se elabora una nueva manera de
concebir a la naturaleza y la propiedad” (276). Adicionalmente, el
estanco sobre la quina, impuesto por la Corona espafiola, es “el
punto de partida de una operaciéon de prospeccién de la naturaleza
americana que se prolongé hasta las guerras de independencia”
(276)

Libro III. Rupturas de comunicacion.

En este tercer libro, Boumediene presta atencién a los
silencios, préacticas secretas, censuras y prohibiciones que formaron
parte de la apropiacién de las plantas medicinales por parte de los
europeos. A través de las historias que el autor presenta es posible
imaginar el choque de mundos que produjo la conquista y la
colonizacién. Si bien existen diferencias entre las cosmovisiones
amerindias, ellas comparten ciertas concepciones, como es el
vinculo entre las plantas y las entidades invisibles, que en ocasiones
son deidades. Erradicar los rituales que los indigenas tienen con lo
invisible, los espiritus y sus dioses, donde las plantas son
mediadoras, hace parte de los procesos de evangelizacién y de
gobierno.

134



Reseiias

En las préicticas del cuidado que son prohibidas por los
espafioles se evidencian maneras muy diferentes de entender la
enfermedad, la medicina y el remedio. La investigacion realizada
por Boumediene va tras esas “rupturas de comunicacién” (291) que
se traducen en rupturas en los modos de vida y comprension del
mundo o constituyen estrategias —como el secreto —, “destinadals]
tanto a mantener las maneras de vivir condenadas como a oponerse
a la transmisién de los conocimientos requeridos por los europeos”
(291). En este sentido, la ruptura de comunicacion es ejercida desde
los dos bandos.

La prohibicién de los rituales ligados a ciertas plantas
responde a una concepcién europea de lo medicinal que se define
por unas propiedades del cuerpo de la planta, en lo cual no se
involucra lo espiritual. Si bien muchas de esas précticas rituales se
ven fracturadas, los intereses econémicos de los espafioles no les
permite prohibir el uso de todas las plantas-deidades. En una balanza
sopesan aquello que responde a la moral cristiana y lo que responde
a la rentabilidad. Sin la coca no es posible llenar las arcas de oro al
otro lado del océano; prohibido o no, el pulque sigue siendo
preparado y consumido por los indigenas en el reino de Nueva
Espafia. En el juicio que se establece sobre las relaciones que
indigenas, mestizas, mulatas, esclavos, tienen con estas plantas
participa una operaciéon que busca el equilibrio entre la rentabilidad,
la moral cristiana y la gobernabilidad.

Con frecuencia se nos recuerda que la historia ha sido
contada por los vencedores. Acceder, pues, a las otras historias, las
de quienes fueron “vencidos”, parece poco factible. Atender al
archivo que da cuenta de los procesos de censura, prohibicién y
juicios es una forma de rastrear esas estrategias de resistencia a la
colonizacién. Si bien la evangelizacion logré instalar la nocién del
dios cristiano y del demonio entre algunas comunidades indigenas,
con ello no lograron erradicar ciertas practicas de cuidado con las
que sobrevivieron a las légicas de la explotacién y dominacién
europeas. Lo que bajo la cosmovisién cristiana era un veneno, para
una mulata, una esclava, un indigena, era un remedio: no procrear
era resistirse a los intereses de los amos que requerian mano de obra;
asesinar un sirviente o un amo era una forma de vengarse; consumir

135



Reseiias

plantas-deidades para ver el futuro, como el ololiuqui, era un acto
de desobediencia porque les permitia imaginar otros futuros, donde
el apocalipsis se cernia primero sobre los espafioles y no sobre los
indigenas.

Un comentario personal.

Al leer este libro queda una constante sensacién de intriga
sobre qué otras perspectivas podriamos hallar si seguimos
buscando esas historias de encuentros y tropiezos en los que las
plantas transformaron la medicina, la botdnica y las précticas de
cuidado, tanto en el “Viejo Mundo” como en América. También,
como expresa el autor, podriamos seguir los relatos que quedaron
sobre aquello que no circul6 —como los desechos y la basura, que
son intereses actuales de Boumediene—, pues también esos
materiales han hecho parte de las historias de la “globalizacién”. De
igual manera, queda abierta la invitacién a conocer sobre los modos
en que se transformaron, adaptaron y conservaron los rituales de las
comunidades indigenas, que se vieron contaminados por los
procesos de evangelizacién, la censura, la prohibicién de las
précticas, el trabajo forzado y la devastacién de los ecosistemas.

Para finalizar, este es un texto que nos remite de nuevo a esa
cosmovisién Occidental que ha ejercido una divisién dicotémica
jerdrquica entre esos dmbitos que ha denominado Naturaleza y
Cultura. En los testimonios que Boumediene presenta se evidencia
esa valoraciéon de la Naturaleza como recurso: los bosques son
arrasados; las plantas son reducidas a mercancias y restringidas a la
visién que la botdnica europea ha establecido; los vinculos rituales
con las plantas son prohibidos; los cuerpos de enfermos, indigenas
y esclavos son puestos al servicio de la experimentaciéon médica. En
la lectura de este libro, que evita ser un recuento unidimensional de
la colonizacién de los saberes, también vale tener presentes estas
palabras del autor: “[l]Jas plantas medicinales no son conflictivas
porque oponen rivales deseosos de apoderarse de un recurso, sino
porque oponen distintas maneras de apegarse a las cosas” (397).

Aura Maria Rendén Lopera

136



Reseiias

Escobar, A. Osterweil, M. Y Sharma, K. (2024): Relacionalidad: una
politica emergente de la vida mds alld de lo humano, trad.
Alejandro Reyes, Buenos Aires, Tinta Limoén, 301 pp.

Existen ciertos momentos histéricos en que la
significatividad de los libros o de las lecturas que realizamos
adquieren una relevancia particular. En este sentido, atravesando
un contexto como el que nos caracteriza, signado por un plano social
atomizado, individual y ultraneoliberal, el trabajo interdisciplinario
entre antropologia, ecologia y filosofia, planteado en Relacionalidad,
una politica emergente de la vida mds alld de lo humano (2024) de Arturo
Escobar, Michal Osterweil y Kriti Sharma, puede considerarse como
un faro e inspiraciéon para quienes buscamos insistentemente
respuestas frente a este panorama.

Con respecto a este punto, cabe destacar también que el libro
fue escrito en el contexto de la tiltima pandemia que atravesamos de
forma mundial. Tal como sostienen Ixs autores, este habria sido uno
de los momentos claves en los cuales la narrativa dominante sobre
la vida se habria visto cuestionada, al punto de ponerse en duda su
propio funcionamiento. Asi, mientras que la misma sostendria la
separacion jerdrquica del humano respecto a la naturaleza y el resto
de los seres, la busqueda del crecimiento econémico sin limites y la
ontologia no relacional, la situacién de crisis sanitaria y, en términos
mads generales, la crisis planetaria con la que convivimos dia a dia,
la habrian develado como lo que es: una forma de concebir a la
realidad que no se condice con los deseos de bienestar social, justicia
ambiental y supervivencia.

De este modo, para Ixs autores, ambos escenarios dejan en
claro la realidad de la interdependencia. La categoria de
relacionalidad, en efecto, como una narrativa que abarca a todas las
formas de vida, funciona como el eje desde el cual comenzar a
imaginar otros futuros posibles, mds alld de la centralidad de lo
humano, ubicdndose con este gesto en otro plano desde el cual
pensar sobre lo que es real y, por lo tanto, sobre lo que es posible.

Compuesto por una introduccién, tres apartados titulados

como “recordar”, “optar” y “rehacer”, una conclusién a modo de
resumen y un apéndice, este libro nos propone, en consecuencia, un

137



Reseiias

desafio: ;seremos meros espectadores de las narrativas que nos
constituyen o adquiriremos, finalmente, un rol creativo sobre esas
mismas tramas semidtico-materiales en las que estamos inmersxs?

Introduccién: La narrativa dominante de la vida no funciona

El libro comienza con una certeza: nos encontramos frente a
un escenario de desfuturizacion y pérdida del sentido. Las
promesas respecto a futuros deseables son cada vez mds escasas y,
por el contrario, la busqueda de un horizonte se vuelve cada vez
mds compleja. Como consecuencia de esta situacién, Ixs autores
sostienen la urgencia de optar por una narrativa relacional antes que
por aquella legada por la modernidad occidental y europea, bastion
del sistema capitalista y neoliberal.

Segin esta ultima, tal como anticipamos, el hombre se
comprende, principalmente, como un ser individual y auténomo.
Es decir, la misma habilita una forma de ser y de estar en el mundo
que lo piensa como separado de la sociedad, de la naturaleza y de
otras categorias de humanos. Que es capaz de prosperar por sus
propios esfuerzos, asegurdndose su propio bienestar individual.
Esto provoca, en dltima instancia, la renuncia a la dimensién
colectiva de la vida social.

Tal estado de cosas, por lo tanto, se encontraria legitimado
por una justificacién de indole ontolégica. Por la confusién primaria
de que los relatos son hechos. En este sentido, una de las
caracteristicas principales de estos tltimos es que surgen por ciertas
causas o condiciones histdricas. Aqui, la narrativa dominante de la
vida se devela en intima relacién con el capitalismo, colonialismo,
los genocidios histéricos que han acompariado a estos procesos y la
l6gica de los mercados y desarrollo capitalistas. En otras palabras,
tales construcciones no son un producto aislado sino que son
funcionales a un estado de cosas; generan los marcos que les dan
forma y validez.

Con respecto a esta ultima idea, sin embargo, Escobar,
Osterweil y Sharma afirman que en la actualidad nos
encontrarfamos en un estadio intermedio; en un punto entre
narrativas y, por lo tanto, en una situacién que nos invita a tomar

138



Reseiias

posicién en el proceso de disefio hacia una nueva formacién
ontoepistémica en la cual la relacionalidad sea lo primero, condicién
fundamental de la existencia, sin por ello tratarse de retornos
romdnticos hacia ciertas formas desplegadas en el pasado, por
e]emplo por las comunidades originarias, ni a esencialismos o a
apropiaciones culturales sino a la idea de una recuperacion activa
de maneras relacionales de ser, conocer y actuar.

Primera parte: recordar

En tal proceso de transicién de un estadio narrativo y, por lo
tanto, material, hacia otro, lxs autores demuestran cOmo es
necesario revisitar las historias fundacionales que nos han
conducido hacia donde nos encontramos. Asi, en este apartado,
tanto los discursos biolégicos como los provenientes de las ciencias
sociales se convierten en los puntos clave de la deconstruccion.

En primer lugar, la biologia se comprende como uno de los
principales discursos modernos sobre la vida: un discurso que no
experimentamos como narrativa sino como mundo real. Segin las
principales teorias al respecto, los humanos como especie nos
caracterizarfamos entonces por gozar de una esencia universal,
economicista y jerdrquica con respecto al resto de los seres donde,
ademas, el Dios de la historia seria la misma naturaleza.

Ahora bien, tal como sostienen Ixs autores, existen otros
enfoques, como el propuesto por la bidloga Sylvia Wynter, que
permiten concebir al hombre de otra manera. Para ella, en ese
sentido, el humano es visto como una praxis. Como un hibrido entre
bios y mitos donde ambos aspectos funcionan de manera circular. Es
decir, donde nuestras propias narrativas operan sobre nuestras
biologfas y al revés, reconociendo, con ello, los efectos concretos que
producen tanto las practicas como las narraciones en nuestras
existencias.

Por dltimo, en el andlisis respecto a los discursos de las
ciencias sociales, Ixs autores se ocupan de cuestionar las bases
tedricas de la teoria social moderna en tanto episteme de la
llustracién, heredera del monohumanismo patriarcal, el
racionalismo y dualismo ontolégico. En ese sentido, concentrdandose

139



Reseiias

en su abordaje de las categorias de lo humano, la vida, el
pensamiento y el &mbito de lo sagrado, analizan sus efectos criticos,
buscando, con ello, el paso hacia una episteme postilustrada y hacia
otros modelos civilizatorios y de pensamiento que nos ubiquen mds
alla de los suefios y deseos de la episteme dominante.

Segunda parte: optar

Avanzando con la argumentacién, el libro continda
postulando los cambios sociales como dreas especificas donde ver la
necesidad y eficiencia de la relacionalidad, poniendo en primer
plano ciertas experiencias en las cuales sus deseos colectivos se han
visto materializados. En esa clave, el movimiento por los derechos
civiles en los Estados Unidos y su lucha por acabar con la
supremacia blanca se presenta como un ejemplo claro de activaciéon
politica de la relacionalidad ya que, segtn Ixs autores, este habria
sido, ademds de la btisqueda de una ética alternativa, una lucha
espiritual por nuestra comprension de la realidad al enfrentarse a la
colonizacién ontolégica mds amplia de la modernidad.

Ciertos activismos, por lo tanto, demuestran haber accionado
politicas relacionales aunque, en ciertos casos, no de manera
sostenida. Frente a esta situacion Ixs autores intentan realizar un
nuevo abordaje de esos retrocesos y proponen ciertos “deslices” que
llevarfan tanto a los analistas como a los mismos grupos de
activistas a no percibir su potencial transformador. Entre ellos, en
primer lugar, malinterpretar el objetivo de los movimientos sociales
recayendo en las nociones de fracaso o éxito, entender la diferencia
en términos de una cosmovision dualista, seguir recreando
dualismos entre lo individual y lo colectivo y apegarse a la
necesidad de distinguir entre lo bueno y lo malo. Para ellxs, en
cambio, una relectura de su propio accionar fuera de la
configuraciéon modernista podria ser ttil para reconsiderar esas
experiencias como portales. Como estadios seguidos de iluminacién
y reoscurecimiento que, sin embargo, conducen en la practica y, a
pesar de la complejidad de la tarea, hacia politicas de relacionalidad
que poseen como supuesto la idea de que “la creacién de la realidad
es politica y, por lo tanto, la politica es siempre ontolégica” (149).

140



Reseiias

Tercera parte: rehacer

Para finalizar, en este tercer apartado nos encontramos con
una profundizacién de la nocién de politica relacional a partir de
ciertos principios que la sustentarian —contingencia y localidad,
imprevisibilidad, falta de clasificacién, superacién de la distincién
moderna entre bueno o malo y la invencién del corazén o el espiritu
para alcanzar a conocer y ser de forma relacional— al mismo tiempo
que con la mencién de ciertas précticas concretas que los llevarian
adelante: en primer lugar, el movimiento zapatista en México,
luego, el proyecto de abolicién de las prisiones y, por ultimo, el
activismo espiritual o la justicia sanadora.

El movimiento zapatista dentro de este eje de lectura seria
entonces destacable por ser una politica que operé con una
ontologia y epistemologia distintas. En tanto levantamiento de los
campesinos indigenas que reivindicé su derecho a la propiedad
colectiva de la tierra, las formas indigenas de autogobierno, los
derechos de la mujer y el rechazo a las légicas econémicas y
extractivistas neoliberales, los zapatistas fueron quienes
propusieron una visién de autogobierno basada en una mezcla de
visiones de la vida indigena y de izquierda sosteniendo una
consigna propia relativa al deseo de un mundo donde quepan
muchos mundos.

Por su parte, el proyecto de abolicién de las prisiones iniciado
por Resistencia Critica a finales de la década de 1990, funciona como
una invitacion a explorar qué tipos de puentes necesitamos para
construir estructuras al interior de nosotrxs y nuestras comunidades
para lograr una verdadera liberacién, encarnando, con ello, una
politica relacional. Del mismo modo, segin esta lectura, un
activismo de tipo espiritual es igualmente necesario en la tarea de
repensar las formas de vincularnos con el mundo y Ixs otrxs. En este
sentido, para Ixs autores se vuelve de suma importancia recuperar
el dmbito de la espiritualidad el cual ha sido relegado por el campo
de lo académico o mismo ubicado en el plano de lo new age.

Asimismo, Ixs autores destacan una narrativa prometedora

surgida en Latinoamérica, capaz de embanderar las ideas trabajadas
hasta aqui. Producto de décadas, en el encuentro entre las luchas

141



Reseiias

territoriales y los debates activistas y académicos, la misma se
expresa en una serie de conceptos en disputa tales como
territorialidad, comunalidad, autonomia, pluriversalidad, politica
en lo femenino y reexistencia, demostrando, una vez mds, cémo la
apuesta por un mundo relacional se ubica en un horizonte cercano
y es capaz de verse efectuada.

En sintesis, el texto resefiado resulta ser una lectura de suma
importancia para los tiempos en los cuales vivimos. Una apuesta
por el futuro donde, dirigiéndonos hacia ese lugar, necesitamos del
ejercicio previo de desnaturalizacion de los mitos que nos
conforman para poder elegir nuevas narrativas y formas de estar en
el mundo de manera libre y creativa. Para volvernos disefiadores y
no meros espectadores de las historias que nos contamos y nos
constituyen y, en esa tarea, imaginar y llevar adelante un mundo
relacional mds all4 de la centralidad de lo humano.

Dolores Almudena Defeo

HUSTAK, C. y MEYERS, N. (2023): Impetu Involutivo. Afectos y
conversaciones entre plantas, insectos y cientificos, trad. Sebastian
Puente, Buenos Aires, Cactus, pp. 77.

Una lee este libro con el mismo interés que suscita una
historia de amor que nos atrapa, un chisme profundo, donde
imédgenes, preguntas y resonancias propias aparecen. Somos y
hemos sido en paralelo un poco cada uno de los personajes de la
triada entre planta, insecto y cientifico. Seguramente ocupamos
cada uno de esos roles: la/ el obsesionado y metddico, 1a/el deseada,
la/el que quiere ser deseada, la/el que acepta o rechaza, y la/el
deseante, por inercia o por interés genuino. Siempre en el orden de
lo erético se es mucho mds que dos y encarnamos papeles diversos
e intercambiables.

Al leerlo, las orquideas pasaron a ser por unos dias también
mi fuente de fascinacién y cada vez que miro alguna de ellas por la

142



Reseiias

calle, la socidloga que soy cree conocer algunos de sus secretos
mejor guardados para quien no es cercano a su mundo. Ya no me
pasan desapercibidas. También al leer este libro entendi por qué en
México, donde vivi varios afios, un regalo importante que se le hace
a una persona que se estima mucho es una orquidea. Siempre pensé
que era por ser una planta delicada y costosa, en un pais donde las
casas estdn llenas de plantas y flores, algo que forma parte de su
cultura. Quizds sea asi, pero ahora para mi ese obsequio tiene una
profundidad mayor.

En otras palabras, saber qué le pasaba a Charles Darwin con
las orquideas, cudles afectos y conversaciones aparecian, nos da
ganas de conocer mds y también nos refleja nuestro propio erotismo
y amor.

Una de las primeras ideas que el libro se propone desmontar
es aquella vinculada al hecho de que las orquideas atraen a los
machos de las abejas y no les reintegran nada a cambio.
Problematizan las autoras respecto a la idea de que la abeja macho:
“Intenta copular con ella [la planta] y, sin darse cuenta, se encuentra
asumiendo la tarea del transporte del polen, sin contrapartida” (23).
Una frase que podria ser interpretada desde una victima masculina
ante los encantos de una cruel fémina. Una abeja macho que
simplemente provee y que, aunque pagé la cita, no recibié ni
minimamente nada “a cambio”. “La abeja timada”, podriamos
denominar a este tango.

Para los neodarwinianos, segiin Hustak y Myers, esto es
interpretado como una simple relacién de poder y por qué no de
manipulacién. Una idea de erotismo cldsico y un poco anticuada
donde el varén propone y la mujer dispone. La bella (la flor) elige o
no aceptar a ese varén (insecto) que corteja. Un "encuentro
asimétrico” (25) serfa para los neodarwinianos, segtin el andlisis de
las autoras. Pero frente a este escenario, Hustak y Myers
argumentan algo distinto, se corren de lo obvio, de la forma de
investigar que busca causas y efectos y miran otras temporalidades
y sentidos. La pelicula pasa de blanco y negro y se llena de color. Y
en esas nuevas pinceladas aparece el orden de lo erético, que de
orden no tiene nada y nos habla mds bien de un reino de lo

143



Reseiias

mundano, poco trascendental para los discursos cientificos
anclados solo en una supuesta racionalidad didfana.

En esa vinculacién entre el insecto y la planta se observa la
nocién de coqueteria del socidlogo vitalista Georg Simmel (2003): “un
quizds que se da en el juego de aceptar y rechazar”. En ese plano de
las incertezas se configuran las ansiedades, dudas y las ataduras del
erotismo, que en este caso dan lugar a la relacién entre las plantas,
el insecto y el cientifico. Lo que sobrevuela es un interés reciproco,
"buscan activamente ser afectadxs". Y aqui resulta rica la nocién de
vinculaciones afectivas de Norbert Elias (1999), la cual remite a que
necesitamos de Ixs otrxs para la satisfaccion o insatisfaccién propia.
Es decir, el término vinculacién afectiva habla de un nosotrxs frente
al iconico mundo del yo, sobresaliente en la fase del capitalismo
actual.

Las autoras se valen del feminismo materialista para
examinar la afectacién y la agencia. Las plantas se comunican a
partir de la volatilidad, pensada como una forma de vocalidad. De
aqui la importancia de los estudios del giro afectivo y el feminismo,
como teorias generales y lentes para pensar distintos fenémenos y
no solo aquellos concernientes al género. En este libro sobre plantas,
insectos y humanos podemos reactualizar la importancia de estas
teorfas. No es solo un tema de las ciencias humanas y sociales; la
ecologia también es interpelada por estos discursos.

Dice David Lapoujade (2022, 21) que unx no existe por sf
mismx: "toda existencia tiene necesidad de intensificadores para
acrecentar su realidad. Un ser no puede conquistar el derecho de
existir sin el auxilio de otro, al que hace existir". Y en ese (co)existir
sobresalen tensiones, engafios, incertezas y verdades. En cada una
de estas figuras podemos pensar que se establecen lazos, se generan
sentires, acciones y reacciones, y en el caso de los humanos neurosis
variopintas.

Las autoras proponen como apuesta politica y cientifica: lo
involutivo. Tensionan absolutamente lo que piensa cualquier
persona cuando se nombra a Darwin: “evoluciéon”. Hacen una
relectura total de este ser sagrado y lo vuelven profano, tanto como
es el mundo de los amantes y de lo erético. Lo colocan muy lejos de

144



Reseiias

las certezas, del método y de la sistematicidad. Hustak y Myers
formulan una ecologia afectiva moldeada por el placer, el juego y las
proposiciones experimentales. Y esto me invita a la pregunta sobre
lo erético afectivo hoy, mds alld del reino biolégico: ;qué nos
resuena mds al hablar del erotismo desde nuestro fuero interno: la
l6gica de "que sume", 1o higiénico y staper conceptualizado respecto
a lo que nos sucede, o el barro de lo incierto, lo fugaz y contingente
de lo erético? ;En el erotismo prevalece el empoderamiento o lo
difuso e incoherente del encuentro con otrxs? No quiero
antropomorfizar de manera vaga, sino mds bien apuntar, como
hacen las autoras, hacia las resonancias del orden erético en las
confederaciones humanas y no humanas. Frente a una lectura del andros,
racional e instrumental, ellas nos ofrecen ver otra cosa: una
epistemologia feminista e interdisciplinaria que abre mds que
cerrar, que no nos brinda soluciones, sino que nos invita a
sumergirnos en el mundo total y por momentos incomprensible de
lo erético. Nos convocan a un ejercicio que ya parece casi imposible
en el mundo de la Inteligencia Artificial: reflexionar desde lo
pulsional. Algo que en si mismo pareceria antitético.

La pégina 28 del libro se vuelve teatral, nos sumerge en esta
historia de amor entre humano, planta e insecto a partir de una
escena que dispara la imaginacioén de quien lee y la llena de colores,
muebles y hasta de temperaturas. La escena muestra a Darwin como
el mds humano de los cientificos, sentdndose en su casa en las
afueras de Londres, quizds recién despierto, seguramente tomando
un té, y yendo antes que nada a ver lo que lo fascina: las orquideas.
Imagino que hace frio y, como quien estd enamoradx de su
objeto/sujeto de estudio, como sabemos todxs quienes
investigamos, se sienta y documenta los detalles sutiles de la
anatomia de insectos y orquideas. Sin embargo, en vez de solo
mirar, él juega con ellxs, se mete e interacttia. Da cuenta de lo obvio,
que la ciencia no es objetiva y la subjetividad tiene un papel
preponderante en nuestras elecciones y formas investigativas.

Darwin intervenia y jugaba con las orquideas e insectos para
asumir roles de polinizador y polinizado. Materialmente sucede
algo: hay polinizacién pero no de manera meramente mecdnica.
Esto también nos habla sobre algo que introduje antes, de que lo

145



Reseiias

erético y el amor son, como dice Maximiliano Marentes (2020):
“mucho mds que dos”; hay condiciones externas, recuerdos,
fantasias, traumas, asi como otros actores y actantes, redes y terceros
que participan para, en este caso, el encuentro de a dos. Pero Darwin
no solo influye desde afuera, sino que son tres. En ese tres se abre el
mundo a la confederacién de humanos y no humanos. Hay
comunicacién entre lo que Darwin les genera y lo que la orquidea y
el insecto le generan a él.

Si bien la relacién entre Darwin y las orquideas resulta mds
evidente en el texto, me interesa brevemente hacer énfasis qué
sucedia entre Darwin y los insectos. Las autoras mencionan, al
pasar: "Darwin qued¢ atrapado, junto con los insectos, en la érbita
de plantas seductoras’. Mds que ir a las plantas, me interesa
reflexionar sobre estas “masculinidades humanas y no humanas”
operando en un mismo sistema de rol: intervenir y buscar la
aceptacién. Seguramente debia haber risas y complicidades ante las
coincidencias, pero también frustraciones y celos ante lo que no
sucedia, entre la planta y €l, entre los tres pero también entre ellos
dos. ;Cémo se identificarfa y qué le disputarfa Darwin a esa otra
masculinidad no humana?

Otro punto en el que me quiero detener es en las
discrepancias que tienen, a mi parecer, Hustak y Myers con el
propio feminismo. El movimiento de las autoras es doble. El
primero ya lo he ido desarrollando. A partir de su analisis, le
disputan saber y, por ende, poder, a las miradas hegemodnicas
respecto a Darwin dentro de la biologia y la ecologia. Estas son mds
cercanas a una idea androcéntrica de la ciencia, a la que no le
interesa pensar la clave afectiva y donde la agencia que los
neodarwinistas le otorgan a las plantas, es meramente “tanguera”,
es decir, en este caso quizds, un poco miségina.

Pero lo que llama mds mi atencion es su segundo movimiento
tedrico, a partir de la discusién que esgrimen, como comentaba
parrafos atrds, con el propio feminismo. Contra aquellos enfoques
feministas que podriamos llamar victimistas. La propuesta de
Hustak y Myers frente a estos es, en cambio, sobre el deseo
incémodo y la fluidez. La mirada victimista postula dentro del reino

146



Reseiias

biolégico la actividad animal del insecto frente a la pasividad de la
planta. Ellas se corren de estas lecturas direccionadas del placer y
vuelven a mostrar la afectacién reciproca aun en aquello que parece
inerte.

Asimismo, para discutir con una mirada de un feminismo
que podria ser mds victimista, las autoras muestran la intervencién
de un varén que, mds que solo imponerle una forma humana a la
planta, embarca su cuerpo en las siluetas particulares de estas flores.
Pero como en todo erotismo, si bien hay sinergia y ternura, también
ellas nos hablan de tensiones, de prdcticas violentas y que
restablecen jerarquias, seguramente en este caso de la biisqueda de
dominio humana sobre lo biolégico, tanto hacia el insecto como
hacia la flor. El orden de lo erético se moldea difusamente, siempre
de forma contradictoria, en una tensién entre amor y violencias,
silencios y palabras, juegos, placeres y dolores que llevan a una
afectacion reciproca, con o sin intencionalidad claras. Esto no seria
otra cosa que la nocién de sociabilidad de Simmel (2003), en este
caso entre mundos humanos y no humanos.

A partir del tratado de Darwin, "Sobre los diversos artilugios
mediante los cuales las orquideas son fecundadas por los insectos",
las autoras proponen un hito fundacional de su ecologfa afectiva. En
su texto dan lugar al cuerpo interviniente, al cuerpo sintiente, al
impetu del enredo, a la danza de la (des)unién entre corporalidades,
cosas, seres y entes. Hustak y Myers dan cuenta de que lo pasivo y
lo activo no existen de manera fija, mds bien se suceden de forma
intercambiable y fluida, como dos cuerpos que bailan o marcan un
compads, siempre con tropiezos. Este es un texto de lo interespecifico
pero también de la interdisciplinariedad que invita, desde todas sus
aristas, a profanar lo sagrado de una ciencia en maytsculas y poner
la lupa en los tirones que nos genera le otrx, cualquiera sea.

No obstante, si bien este libro nos habla de esa afectacion
reciproca, también retoma la agencia y la singularidad de las partes
que intervienen, tal como lo hace el psicoandlisis en su terapéutica.
Nos habla de comunicacién y vinculacién, pero también de
diferenciaciones y elecciones. Pese a que no podemos evitar la

147



Reseiias

confederacién entre humanos y no humanos, tampoco podemos
escapar de lo singular.

Por altimo, no pretendo extrapolar la psique a la planta —eso
seria llevar y traer conceptos sin recaudo de una disciplina a otra,
una total antropomorfizacién sin mediaciones—; simplemente me
valgo de esta idea del psicoandlisis para pensar en los distintos
niveles de andlisis del libro: lo relacional y lo singular de y entre
humano, insecto y planta. Dicen las autoras en la pagina 75: "Las
plantas son generadoras de diferencia, permanentemente llevan
adelante experimentos para improvisar nuevas maneras de
articularse, para registrar nuevos tipos de diferencia en el mundo, y
para inventar nuevas maneras de hacer diferencia en el mundo". Se
articula de manera transitoria, asimétrica y tensionada. Mds que de
determinismo, este escrito nos habla de préctica y existencia en ese
hacer.

Impetu involutivo. Afectos y conversaciones entre plantas, insectos
y cientificos es un libro sobre la vitalidad, conectado con lo material,
lo imposible de la perfeccién en términos apolineos. Al contrario de
la perfeccién, nos muestra la belleza del gris jaspeado, nocién que
retomo de la sociéloga boliviana Rivera Cusicanqui (2018). Para la
autora, ese gris, si se lo mira de cerca, es la combinacién de negros
y blancos. Por allf, en la contradiccién, la unién y el conflicto,
transcurre mds bien la vida. El texto es un compendio de
habilidades, afectos, enredos, rupturas y sinergias, lleno de
creatividad y curiosidad.

Mariana Palumbo

PARENTE, D. (2024): Como hacer cosas sin palabras. Una filosofia
materialista de la técnic, Adrogué, La Cebra, pp 242.

Coémo hacer cosas sin palabras se propone, desde su
introduccién, como una entrevista con los artefactos impulsada por
un desencanto generalizado hacia los términos consagrados por la
filosoffa de la técnica. Prestando especial atencién a las relaciones
interobjetivas, Parente ensaya un desplazamiento respecto del eje

148



Reseiias

de una tradicién filoséfica que, a lo largo del siglo XX, relegé la
materialidad al rol de soporte o instrumento. El libro no trata
unicamente de interrogar a los objetos de museo ni a los artefactos
privilegiados por la historia de la filosofia de la técnica. En su lugar,
formula una pregunta contrahegemonica, casi bastarda, que
extiende el campo hacia aquellos materiales minorizados,
materiales que el pensamiento antropocéntrico suele dejar fuera de
campo: cacharros, tecnologias rotas, usos no intencionales o
desviados.

En sintonfa con trabajos como Atlas de la IA (Crawford, 2022),
Cémo hacer cosas sin palabras contintia una linea critica que cuestiona
las narrativas desmaterializadas de lo técnico, sefialando el
borramiento de las condiciones materiales que hacen posible el
“milagro” de la inteligencia artificial. En este este sentido, el libro
arrastra al centro aquello que histéricamente habité la periferia y
subvierte las jerarquias que oponen el sujeto al objeto, lo humano a
lo no humano, lo funcional a lo desviado, lo ttil a lo residual. Esta
operacién se sostiene en una filosofia de la cultura material
entendida como red de hibridaciones entre humanos y ambientes,
asumiendo la tesis posthumanista del continuum naturaleza-
cultura-técnica. Asi, Parente lleva a cabo un movimiento de
desterritorializacion que busca rematerializar los escenarios
artificiales, reconfigurar las relaciones interobjetivas, ecologizar la
pregunta por el mundo artificial y reconocer la dimensién extra-
social e inmanente de los artefactos técnicos.

El libro comienza por remarcar que la unidad de anélisis que
se sostendra a lo largo de la argumentacién no es atomista sino
relacional. En el primer capitulo, “La filosofia de la cultura material
y la hibridacién entre humanos y ambientes” se presenta la nocién
de hibridacién entendida en términos de contaminacién. Esta no
remite a una fusién armoniosa ni a una mera superposicién de
elementos, sino a una interaccién histéricamente recurrente entre
componentes heterogéneos que, al entrar en contacto, se afectan y
transforman mutuamente. Asi, la hibridacién implica no solo que
los objetos se contaminan de agencia al inscribirse en précticas
humanas, sino también que los humanos se contaminan de agencia
al habitar una cultura material. Se trata, entonces, de una relacién

149



Reseiias

de co-constitucién, donde las formas agenciales mds bdsicas se
entrelazan con los entornos que construimos y que, al mismo
tiempo, nos configuran. En este marco, la agencia ya no puede
pensarse como una propiedad exclusiva de los sujetos, sino como el
resultado de una red dindmica de acoplamientos entre cuerpos,
materiales, infraestructuras y sistemas técnicos. Reflexionar desde
la nocién de hibridacién implica también rechazar tanto el
determinismo tecnolégico como el instrumentalismo, dos
perspectivas que presuponen relaciones unidireccionales entre lo
técnico y lo social. Frente a esa oposicién, el libro insiste en que los
complejos entrelazamientos entre agentes humanos y no humanos
imposibilitan trazar una frontera nitida entre lo puramente social y
lo puramente técnico. Retomando la nocién de intra-accion de Barad
(Barad, 2003), el autor busca enfatizar que una filosofia materialista
de la cultura material no puede limitarse a replicar las preguntas
tradicionales del campo, sino que debe enmarcarse en una reflexién
mas abarcativa sobre la hibridacion, entendida como una trama de
acoplamientos particulares entre humanos y ambientes, donde
convergen objetos materiales, pricticas y habilidades. En esta clave,
y en sintonia con los desarrollos de los nuevos materialismos, se
trata de repensar una serie de problemas cldsicos y contempordneos
desde un nuevo repertorio conceptual, sostenido en la premisa
bdsica de que no hay cultura inmaterial: toda prdctica cultural se
ancla, se media o se reproduce en y a través de formas concretas de
materialidad.

Entre los principales adversarios tedricos sefialados por el
autor se encuentra el textualismo, un enfoque que sittia el andlisis
de los artefactos en el plano puramente semidtico o discursivo y
simultdneamente sostiene la primacia del sujeto cognoscente, relega
lo material al rol de soporte funcional y consolida una distincién
tajante entre lo mental y lo material. En contraposicién, Parente
reivindica una filosofia de la cultura material que busca restituir la
agencia no discursiva de los objetos y rematerializar los procesos de
interaccién que constituyen nuestras practicas cotidianas. Con el fin
de subrayar la relevancia de este giro, el segundo capitulo se detiene
en una serie de aporias del textualismo y, mds ampliamente, de
cierta tradicion de la ciencia cognitiva que parte de una metafisica
representacionalista centrada en la mente humana y los estados

150



Reseiias

mentales intencionales como punto de partida explicativo. Contra
este marco, Parente argumenta que los artefactos no pueden
reducirse a productos de la intencién humana ni a extensiones del
pensamiento: su agencia es co-constitutiva y se manifiesta en
précticas donde los objetos no solo responden a un disefio previsto,
sino que desbordan sus funciones asignadas, exceden el uso
prescripto y participan activamente en las configuraciones
materiales que los integran. El argumento central rechaza la idea de
que exista una relacién privilegiada, como la de uso o disefio, que
defina lo artefactual de forma estable, ya que dicha presuposicion
arrastra sesgos antropocéntricos que desconocen la multiplicidad,
heterogeneidad y ambigiiedad de las relaciones entre humanos y
objetos. En este sentido, una filosofia materialista de la cultura
material no puede obviar que “efectivamente los artefactos y las
habilidades necesarias para fabricarlos y ponerlos en uso en
préacticas adecuadas se desarrollan al unisono” (75). La agencia, por
lo tanto, no es exclusivamente humana: se distribuye en relaciones
multiples, afectivas y enmarafiadas, donde todo objeto técnico
deviene una superficie pasible de desobediencia, desvio o
reapropiacion. Este enfoque anticipa conceptos que el autor
desarrollard en los capitulos siguientes, como la relaciéon entre
funcién y uso, entre uso y consumo, la dimensién afectiva y
temporal de la materialidad, y una nocién de performance centrada
no en lo que los objetos significan, sino en lo que hacen dentro de
redes materiales y situadas.

En el tercer capitulo se formula quizd la apuesta mas fuerte
del libro: la ecologizaciéon por la pregunta de la técnica. Sélo
mediante este giro se vuelve posible una filosofia materialista de la
cultura material; un enfoque no antropocentrado, capaz de pensar
la agencia mds alld del sujeto humano y de atender a la densidad de
las relaciones interobjetivas que configuran nuestras précticas. Esta
propuesta se despliega en tres claves: el paisaje de tareas, la
codependencia entre objetos y los ecosistemas artificiales. En primer
lugar, el concepto de taskscape o paisaje de tareas, retomado de
Ingold (Ingold, 1993), permite comprender la co-constitucién entre
agentes y artefactos en el marco de entramados dindmicos de
actividad: cada tarea adquiere sentido en funcién de su posicion
dentro de un conjunto de acciones entrelazadas, marcado por la

151



Reseiias

interactividad y la resonancia mutua. En segundo lugar, la
ecologizaciéon insiste en la codependencia entre objetos,
desplazando la mirada desde funciones predefinidas por un agente
humano hacia las marafias (entanglements) de relaciones
interobjetivas que anteceden y condicionan la emergencia de
propositos técnicos. Esta perspectiva se apoya en la nocién de
meshwork, también propuesta por Ingold, que subraya la
relacionalidad constitutiva de todas las entidades: “un objeto
deviene tal o cual objeto cuando se pone en movimiento y cuando
se relaciona con determinados flujos de actividad y con las otras
cosas del ambiente, que incluye por supuesto a los humanos” (107).
En tercer lugar, se plantea la necesidad de pensar los artefactos
como parte de ecosistemas artificiales, donde su eficacia no se
explica por una funcionalidad aislada sino por su inscripcién en
entornos materiales complejos. En este marco, la nociéon de
affordance es central para comprender los modos en que los objetos,
en tanto configuraciones situadas, sugieren o habilitan
posibilidades de accién encarnadas, ajustadas a la escala corporal
del agente y a su campo perceptivo.

Una segunda apuesta fuerte del capitulo 3 se vincula con el
modo en que la ecologizaciéon permite repensar la funcién
estabilizadora de ciertos artefactos en virtud de su relativa robustez
material. Es decir, pensar los artefactos no como instrumentos sino
como nudos de articulacién que direccionan la accién y permiten
percibir determinadas affordances en determinado entorno. En este
sentido, la cultura material opera como soporte activo: sedimenta
précticas anteriores y al mismo tiempo estabiliza nuevas formas de
ser y hacer. Esta perspectiva introduce una politica de la técnica que
reconoce la circularidad entre artefactos y practicas, y desplaza el
foco desde la intencién de disefio hacia la dindmica misma de los
entornos hibridos en los que operan. De alli la fuerza de la
afirmacion que da titulo al libro: “El disefio técnico es precisamente
un modo concreto de hacer politica con y a través de cosas materiales.
Se puede hacer cosas sin palabras y la cultura material es el mejor
ejemplo de esa performatividad silenciosa no lingtifstica” (136). Esta
tesis implica una inversién radical del esquema textualista: la
intencién del disefio no es el punto de partida de lo técnico, sino un
posible efecto de los modos concretos de operar en redes materiales.

152



Reseiias

Los objetos no solo portan funciones: hacen cosas sin necesidad de
instrucciones explicitas o mediaciones discursivas.

La inversion del esquema textualista tiene fuertes
implicancias politicas, ya no en virtud de los valores acarreados por
el disefio, sino de su impacto efectivo en la cultura material. Desde
esta perspectiva, el enfoque materialista del libro apuesta por
visibilizar aquellas infraestructuras que, aunque no tienen la
apariencia de objeto, configuran redes que sostienen
silenciosamente  nuestras  practicas. Aunque el debate
contemporaneo sobre la inteligencia artificial se concentra en los
sesgos algoritmicos, suele desestimarse el peso de los sesgos
materiales, lo que vuelve urgente visibilizar las infraestructuras
como operacion de desminorizacién. Sélo asi el debate politico
puede estar a la altura de las exigencias materiales que plantea el
presente técnico. En una época marcada por la multiplicacién y la
hiperespecializaciéon de los artefactos técnicos, el proceso de
expansion del ambiente artificial intensifica la cajanegrizacion:
cuanto mds complejos y especificos se vuelven los dispositivos, mds
opacas resultan sus condiciones materiales de acceso, intervencién
y comprension. Sin una filosofia materialista de la cultura material
que acompafie criticamente esta proliferacién, lo técnico corre el
riesgo de volverse politicamente ilegible. Visibilizar estas
infraestructuras equivale a des-cajanegrizar (unblackboxing) los
sistemas materiales, desafiando el monopolio interpretativo de
expertos, corporaciones o instituciones estatales. Esta operacion
adquiere una urgencia particular en el contexto del auge de la
inteligencia artificial, donde la falta de transparencia vy
explicabilidad de muchos modelos, especialmente aquellos basados
en deep learning, refuerza la opacidad técnica y el cierre politico de
las decisiones algoritmicas. Asi, seguir los materiales en el cauce
vivo de las précticas, y desestabilizar la caja negra de los
dispositivos, es también una forma de disputar las condiciones bajo
las cuales ciertos actores pueden intervenir, decidir y reconfigurar
los modos de hacer mundo.

Retomando la distincién de Simondon entre tecnicidad

genuina 'y sobrehistoricidad, el capitulo 4 introduce una clave
conceptual que permite repensar la performatividad técnica mds

153



Reseiias

alld de la funcién asignada. Mientras la sobrehistoricidad remite a
los significados sedimentados en los usos y valores sociales de un
artefacto, la tecnicidad alude a su modo especifico de operar dentro
de una red material dada. Esta diferencia habilita una comprensién
mads fina de la accién técnica como aquello que excede lo semdntico,
y que se despliega en el plano del funcionamiento concreto. En
continuidad con este planteo, el libro concluye con una reflexién
sobre la agencia material, nocién que acttia como hilo conductor de
toda la propuesta tedrica. A lo largo del dltimo capitulo se trazan
los aportes y limitaciones de diversos enfoques contempordneos
sobre la agencia de los objetos. Tras considerar las perspectivas de
autores como Latour, Ingold y Malafouris, Parente subraya la
necesidad de pensar una forma de agencia que no resida en
propiedades intrinsecas sino que emerja del entrelazamiento
material que configura las ecologias artificiales. En este marco, la
agencia ya no es exclusivamente humana ni puramente técnica, sino
co-constitutiva: se activa en redes complejas donde convergen
estructuras materiales, practicas estandarizadas, destrezas
incorporadas y sistemas simbdlicos. Tal como sostiene el autor, “no
hay agencia que no se encuentre andamiada en algtin aspecto de la
cultura material, no hay agencia sin entrelazamiento material”
(221). Esta perspectiva permite comprender el potencial de cada
entidad artificial no como una propiedad autocontenida, sino como
una potencia relacional que depende del funcionamiento de un
ecosistema artificial previo. La agencia, entendida en este sentido,
estd siempre andamiada: se expresa en el interior de nichos
complejos formados por artefactos, saberes operativos, instituciones
y flujos afectivos que condicionan tanto las posibilidades de accién
humana como el despliegue técnico. Se trata, en definitiva, de una
agencia distribuida, situada y relacional, coherente con una filosofia
materialista de la cultura material.

En definitiva, Cémo hacer cosas sin palabras no busca clausurar
los debates que atraviesa, sino abrir nuevos caminos de indagacion.
El libro se presenta como una invitacién a detenerse en los pliegues,
a no conformarse con el escenario principal, sino a transitar los
caminos polvorientos del backstage técnico. Una invitacién a no
clausurar el problema de la técnica, sino a espesarlo, abrirlo,
ecologizarlo. Su gesto no es el de la conclusién, sino el del rodeo

154



Reseiias

critico: insistir en las mediaciones materiales, reconocer el espesor
técnico de nuestras précticas, desarmar las dicotomias que durante
siglos rigieron el pensamiento moderno. Con una curiosidad que se
extiende a lo torpe, sucio y fallido, Parente ubica en el centro lo
oculto tras la escena principal: andamios, cables y paredes de
hormigén; materiales sin prestigio que constituyen el backstage
material de los artefactos celebrados. Materiales enmaranados,
infraestructuras que no exhiben la apariencia de objeto sino de red.
El libro invita no solo a mirar mdas de cerca el ordenador de datos,
sino a atender también al entramado de concreto, polvo y metal que
hacen posible el cuarto que lo contiene. Al desplegar una filosofia
materialista de la cultura material que combina precisién
conceptual y sensibilidad politica, Parente consigue reponer las
condiciones invisibilizadas de lo técnico y renovar, desde un lugar
menor, lo que los artefactos hacen y cémo configuran, junto a
nosotros, modos de hacer sin mediacion discursiva.

Mia Cohen

155





